
Jerzy S. Wasilewski 
Instytut Etnologii i Antropologii Kulturowej UW 

Etnologa kłopoty z globalizacją: 
czy w nią wierzyć, jak ją badać, jak o niej mówić? 

Antropologowie zajmujący się problematyką globalizacji mają obecnie chwilę przer­
wy O t o bieżąca rzeczywistość: niedawna zapaść w światowym systemie finanso­
wym, załamanie ekonomiczne, a w ślad za tym, w sferze zjawisk społecznych, kryzys 
zaufania do podstawowych instytucji społecznych, głód nowych rozwiązań politycz­
nych - wszystko to z bolesną naocznością przekonało sceptyków co do wszech-
obecności i siły mechanizmów ponadpaństwowych, odsłoniło zarazem negatywne 
konsekwencje tych „ponadnarodowych" czynników. Dla studiów globalnych jest to 
więc czas (przejściowo) marny tylko w t y m sensie, że trudno o fascynację zjawis­
kiem, które akurat ukazuje swe ciemniejsze oblicze. Jeśli nawet sytuacja taka nie 
unieważnia dotychczasowych rozważań teoretycznych, to przynajmniej zmniejsza 
zapotrzebowanie na takie debaty Trudno też proponować czytelnikowi kolejny et­
nologiczny przyczynek do studiów globalnych, oparty na schemacie: „badać lokal¬
nie, interpretować globalnie". A przecież był to sprawdzony - i w gruncie rzeczy 
całkiem niezły - sposób, w jaki badacz (empiryk, terenowiec) mógł bezpiecznie 
wypowiadać się na temat tak złożony i wieloaspektowy jak globalizacja. Etnolog 
przedkładał swoje obserwacje i refleksje co do lokalnego sposobu, w jaki globalny 
proces przeciska się przez ściśle umiejscowione ucho igielne, czyli wybrane przezeń 
miejsce akcji. 

Ten tryb pisania o globalizacji (szczególnie w wydaniu popularyzatorskim i dzien¬
nikarskim) stawał się pewną manierą. Tekst zaczynał się od migawki, która przed¬
stawia barwny przypadek, uderzający kontrastem między egzotyczną lokalizacją 
a pojawiającym się tam ponadnarodowym elementem kultury: czasem przybywał 
on z Zachodu, a wtedy treść ta była ultranowoczesna; czasem szokujące zjawisko 
przybywało z innej, równie egzotycznej plemienności; i wreszcie trzeci wariant: scen­
ka pokazywała plemienność, która zawędrowała do metropolii . Po przykłady w y ­
starczy sięgnąć do znanych publikacji: mogą to być artykuły pioniera-klasyka bada­
nia przepływów ponadnarodowych Ulfa Hannerza (2006, s. 11, 31, 137), programo­
wy wstęp w niedawno wydanej podręcznej antologii tekstów The Anthropology of 

136 



Etnologa kłopoty z globalizacją 

Qlobalization (2005, s. 3-4) czy wreszcie, na rodzimym gruncie, publikacje Walde­
mara Kuligowskiego, niestrudzonego w ukazywaniu globalnego wymiaru dominują­
cych zjawisk współczesnej kultury (2007 i liczne teksty wcześniejsze). 

Zauważę bez złośliwości, że pewnie to obserwacja tej rodzącej się wtedy maniery 
skłoniła przed 10 laty Jonathana Friedmana, skandynawskiego antropologa zasłużo­
nego w badaniu społeczno-historycznej infrastruktury procesów globalizacyjnych, 
do porównania stylu i języka większości publikacji z zakresu antropologii globaliza­
cji do audycji telewizji C N N . Jego uogólnienie brzmiało: 

N i e k t ó r e prace na temat g lobal izac j i są ana l i tycznie i t e o r e t y c z n i e doniosłe, j ednak 
większość z n i c h t o j e d y n i e zb iór luźnych o p i n i i i refleksj i . Namysł nad global izac ją 
w o b r ę b i e studiów nad kulturą jest b e z t r o s k i i bazuje głównie na inte lektualne j 
o b r ó b c e przekazu medialnego, wyników poszukiwań w Internecie i podróżach (Fried¬
man, p u b l . i n t . ) . 

Przypomnę jeszcze kilka jego sarkastycznych pytań. 

C z y świat stał się g l o b a l n y d o p i e r o o d niedawna? C z y dzisiaj w s z y s t k o rzeczywiśc ie 
jest inne? C z y p r a k t y k i l u b (proszę o wybaczenie ) „kultury" t e r y t o r i a l n e f a k t y c z n i e 
przestały i s tn ieć? [ . . . ] p o s t ę p t o globalizacja , t w o r z e n i e globalne j w i o s k i , która jest 
tak naprawdę g l o b a l n y m mias tem. Jakie t o ekscytu jące ! . . . t y l k o - dla kogo? (Fried¬
man, p u b l . i n t . ) 

Ironia tych uwag nie straciła chyba całkiem na aktualności. 
A zatem wspomnianą na wstępie chwilę przerwy proponuję wykorzystać na re­

fleksję ogólniejszą i przyjrzeć się naszemu dotychczasowemu ujmowaniu globaliza­
cji. Chcę podzielić się własnymi kłopotami w odbiorze i ocenianiu globalizacji, tak 
jak jest ona przedstawiana w literaturze antropologicznej. To piśmiennictwo 
powinno być przecież źródłem inspiracji, wskazówek metodologicznych i pomocą 
w kształtowaniu osobistej postawy wobec globalizacji. Oczywiście da się tu je za¬
prezentować tylko w skromnej próbce, siłą rzeczy mało reprezentatywnej wobec 
jego natłoku. 

Zacznę od zasygnalizowanej dopiero co wątpliwości, w jakim stopniu studia glo-
balistyczne w wykonaniu naszej dyscypliny są czymś nowym, na ile otwierają oczy 
na to, co nieznane lub niedostrzegane, a ile w nich kontynuacji dawnych etnologicz-
nych aksjomatów albo, co gorsza, oczywistości i banału (ktoś napisał „globanalisty-
ka"). By nie zakwalifikować się tymi słowami od razu do zrzędliwej ariergardy i nie 
wpaść w jej ton, podkreślę naprawdę ambiwalentny, dylematyczny charakter tej sy¬
tuacji. Z jednej strony wystarczy przypomnieć, że etnologia od zawsze akcentowa¬
ła globalny dyfuzyjny charakter kultury; z drugiej - czy wobec jakościowej odmien¬
ności dzisiejszych przepływów ktoś miałby prawo kwitować najnowsze odkrycia 
słowami „to od dawna wiadomo"? 

137 



Jerzy S. Wasilewski 

A przecież to i owo wiadomo. Jak długo już trwa przywoływanie w literaturze 
etnologicznej owego Lintonowskiego rodowitego Amerykanina, który budzi się w łóż­
ku (wynalazku pochodzącym z Bliskiego Wschodu), w bawełnianej pościeli (wyna­
lazku indyjskim), w piżamie (z Chin) , a potem spędza dzień wśród przedmiotów 
rodem z wszystkich możliwych kultur i kontynentów? Ta pouczająca historyjka ma 
lat ponad 70, kursowała po podręcznikach etnologii moich lat studenckich, a dziś 
cytują ją przywoływani Hannerz czy Kuligowski (2007, s. 28-29), teraz w związku 
ze zjawiskiem globalizacji. 

Ale nawet jeśli globalizacyjna lekcja nie we wszystkich punktach jest lekcją nową, 
to nie mam zamiaru dziś jej zbywać - już choćby dlatego, że ja sam (a tylko w swoje 
piersi się tu biję) wcześniej nie wyciągałem z niej wniosków i ignorowałem ją w swo­
ich badawczych paradygmatach. Jak wyrzut sumienia brzmi cytat z Wyspiańskiego, 
który przed stu laty usłyszał od chłopa z podkrakowskiej wsi pytanie, czy Chińcyki 
trzymają się mocno. Mnie ten cytat - zbanalizowany w setkach użyć, aktualnych 
w różnych czasach z różnych powodów, a dziś szczególnie - służy jako przypo¬
mnienie, że informacja z drugiego końca świata bywała obecna także w środowisku, 
które wolałem widzieć raczej jako „zakapsułowany" orbis interior. 

Gwol i wyjaśnienia: pierwsze z trzech ostatnich słów to było ulubione wyrażenie 
Witolda Dynowskiego, patronującego ze swej pozycji wiekowego dyfuzjonisty kul¬
turowego młodzieńczym próbom mojej strukturalizującej generacji, która z kolei 
wprowadziła do obiegu łacińskie sformułowanie po tym słowie następujące. Tyle że 
dla staromodnego dyfuzjonisty owe kapsuły były tylko oazami względnej izolacji 
w szerokiej przestrzeni transkontynentalnych wędrówek. Młodzi strukturaliści nie 
wiedzieli jeszcze, że to globalne przepływy wczesnego kapitalizmu na terenach ko¬
lonialnych prowadziły czasem do powstania takich zredukowanych systemów ple¬
miennych, które zachodnia etnologia (nie tylko strukturalizm) odhistoryzowała, 
zamroziła i uznała za wzór prostych i chodzących jak zimny zegar społeczeństw bez 
historii . 

Nie bez poczucia złośliwej satysfakcji czytam w książce Hannerza (2006, s. 72), 
z jakim zdziwieniem uświadomił on sobie, że studia nad globalizacją oznaczają pe­
wien powrót do koncepcji o charakterze dyfuzjonistycznym, który to kierunek w an­
tropologii uznawał za dawno pogrzebany Moja schadenfreude bierze się tylko stąd, że 
sam przeżywam podobne zaskoczenie, widząc, jak zagadnienia, niegdyś przeze mnie 
odrzucone jako nieinteresujące, wracają dziś w glorii globalistycznej aktualności i at¬
rakcyjności. „Dlaczego Inuici z północnej Kanady zachłysnęli się technologią GPS, 
rezygnując z wypracowanych przez stulecia sposobów poruszania się po lodowych 
pustyniach" - pytają Burszta, Czubaj i Kuligowski (2007, s. 49). W pierwszym od¬
ruchu chciałoby się odpowiedzieć serią równie retorycznych pytań: a dlaczego pol¬
scy górale noszą dziś adidasy skoro kierpce sprawdzały się nawet lepiej? A dlaczego 
Tyrolczycy chodzą do dyskotek, zamiast pięknie jodłować i klepać się w tańcu po 
łydkach, jak ich dziadowie? A dlaczego lapońscy pasterze reniferów ganiają za zgu-

138 



Etnologa kłopoty z globalizacją 

bionymi sztukami helikopterem, zamiast pytać o to sprawdzonych szamanów 
nojdów? A mieszkańcy kanaryjskiej Gomery - czy nie mogliby nadal używać języ¬
ka donośnych gwizdów zamiast telefonów? A dlaczego chłop białostocki jedzie do 
żniw na kombajnie, wszak już Kaziuk z Konopielki ustalił, że kosą prędzej, a i snopki 
wyglądałyby piękniej niż te białe plastikowe bele? Wszystkie takie zagadnienia 
dyskwalifikowałem przez lata jako należące do nieciekawego dla mnie obszaru stu¬
diów modernizacyjnych, bo w praktyce badawczej oznaczało to trywialne docieka¬
nia nad dojazdowością robo-chłopów do miasta, rolą zlewni mleka w życiu wsi i td . 
Ale pochopnie odrzucony bumerang wraca i uderza w głowę, boleśnie przypomi¬
nając, że realiów - nawet tych poziomych, a może ich t y m bardziej - ignorować nie 
wolno, pod karą zasłużonej dezaktualizacji własnego paradygmatu. 

Dylemat „globalizacja: nowe zjawisko czy odwieczny fenomen" staje się wyraź­
ny kiedy różni autorzy sięgają do antecedensów historycznych. Podawane są różne 
cezury czasowe, zawsze zresztą ze świadomością, że mogą one być tylko umowne. 
Nowoczesna siatka komputerowych łączy? A może raczej o kilka dziesięcioleci 
wcześniejsza sieć telewizyjna, która wedle proroctw pewnego, skądinąd ultraka-
tolickiego, wizjonera sprzed ponad ćwierćwiecza miała zmienić świat w globalną 
wioskę? A dlaczego nie położenie transatlantyckich kabli telegraficznych w poło¬
wie X I X w.? A l b o oświeceniowy pochód rozumu? Kolonialna ekspansja renesanso­
wej, kapitalistycznej Europy? Światowe rozpowszechnienie uniwersalistycznego 
chrześcijaństwa? Hellenizm, podboje Aleksandra Wielkiego i wszelkie pochody i m ­
perialne? Powstanie rolnictwa przed 12 tysiącami lat? A czemu nie - regressus ad infi-
nitum - wszystkie inne, wcześniejsze i późniejsze wędrówki ludzi i dóbr kultury od 
wyjścia człowiekowatych z wąwozu Olduvai poczynając? 

Warto pamiętać, po części wbrew Anthony'emu Giddensowi i ty lu innym, że 
kompresja czasu i przestrzeni to zjawisko bynajmniej nie nowe; przypomnieć sobie 
czasem o istnieniu w dziejach transkontynentalnych przepływów, pomostów i połą¬
czeń, o przemieszczaniu się ludzi, towarów, pieniędzy, informacji, symboli. Wpraw¬
dzie dzisiejsza globalizacja to proces dużo szybszy i bardziej intensywny niż daw¬
niejsze ekspansje, ale ta intensywność to przecież tylko pochodna naszego późnego, 
zaawansowanego miejsca na krzywej ewolucji gatunku i rozwoju społeczno-kultu-
rowego; wzrastając w porządku wykładniczym, wspina się coraz szybciej w górę, 
ale jest to stale ta sama krzywa. 

By tak całkiem nie ignorować przełomowych zmian jakościowych, które zdarzy­
ły się na tej drodze, zaryzykuję tezę, że ciągłemu procesowi globalizacji w dziejach 
towarzyszą okresy skokowej, wzmożonej „świadomości globalizacyjnej", która wzra¬
sta w momentach wyraźnych skoków - politycznych, geograficznych, cywilizacyj¬
nych. Nie kto inny, jak rzymski historyk Polibiusz, sformułował zdanie, że „przed¬
tem rzeczy, które działy się na świecie, nie wiązały się ze sobą, [ale od powstania 
Imperium] wszystkie wydarzenia tworzą jedną wiązkę"; cytuje go też nie k to inny 
a klasyk tematyki globalizacji Roland Robertson, który wprowadził to pojęcie do 

139 



Jerzy S. Wasilewski 

obiegu socjologicznego (i który sam zdaje się rzecznikiem takiego właśnie odleg¬
łego datowania początków globalizacji - Robertson 1990, s. 21). Podobny wzrost 
świadomości odczuwamy dziś, a skłaniają nas do tego zachodzące na naszych oczach, 
niewyobrażalne jeszcze przed ćwierćwieczem przemiany polityczne (upadek M u ¬
ru, osłabienie pozycji państwa narodowego, rozszczelnienie jego granic, sukcesy 
uniwersalistycznej idei praw człowieka), deregulacje rynkowe, ułatwienie maso¬
wych przepływów ludzi, towarów, zasobów kapitałowych, nieograniczona potęga 
Internetu. 

Antropologiczna dyskusja nad tym, czy jakieś odległe zjawisko historyczne sta¬
nowiło już przejaw globalizacji czy jeszcze nie, to oczywiście potrzebne ćwiczenie 
erudycyjno-intelektualne. Świadomość, że uderzające nas swą globalnością feno¬
meny współczesności mają swe analogie w niedalekiej (ale jednak przedponowo-
czesnej) przeszłości, może też obniżyć gorączkę, z jaką się je prezentuje. O t o przy¬
kład indyjskiego Bangaluru, żyjącego z przekazywania telefonicznie i internetowo 
informacji i świadczenia usług zewnętrznych (outsourcing) dla całego świata, co - naj­
zupełniej słusznie - przedstawia się jako ukoronowanie dzisiejszej delokalizacji. Ja­
ko szczytowy element owego oderwania podaje się informację - pod robiącym wra­
żenie hasłem Outsourcing Qod - że zachodnioeuropejskie kościoły cierpiące na braki 
kadrowe i zmuszone do oszczędności, właśnie duchownym w Indiach zlecają od¬
prawianie mszy zamawianych przez wiernych (cena usługi wynosi tylko 1-3 euro 
zamiast europejskich 50 - Srivastava 2004). Sensacyjność takich doniesień zbled¬
nie jednak, kiedy przypomnimy sobie, że już przed laty polskie kościoły i poje¬
dynczy księża otrzymywali podobne zlecenia (stanowiące zarazem pomoc finanso¬
wą) od parafii niemieckich. A skądinąd wymownym świadectwem zaiste ponowo-
czesnej dysjunkcji (Appadurai, 2005) i niekoherencji zjawisk jest dla mnie raczej 
okoliczność, że w żyjącym z angielszczyzny stanie Karnataka, którego Bangalur jest 
stolicą, nauka angielskiego w szkołach podstawowych jest od lat . . . zakazana, a to 
w obawie przed utratą przez dzieci umiejętności posługiwania się rodzimym języ¬
kiem (Das, publ. int . ) . 

Pora na postawienie kolejnej zasadniczej kwestii, w porządku logicznym może 
nawet pierwotnej wobec pytania o to, czy globalizacja jest zjawiskiem starym czy 
nowym. Czy ona w ogóle istnieje? W antropologii takiej tezy bodaj nie stawiano 
(bo koncentracja w badaniu na lokalności i ignorowanie wymiaru globalnego to jed¬
nak co innego niż jego otwarta negacja) i nie mam zamiaru być jej eksponentem. 
Trzeba jednak pamiętać, że nawet w ekonomii słychać głosy przestrzegające przed 
przecenianiem globalnego, ponadnarodowego wymiaru produkcji , handlu, przepły¬
wów finansowych, migracji siły roboczej, a więc tych najbardziej oczywistych skła­
dowych. Nazwałbym to na własny użytek teorią 10 procent, za harwardzkim ekono¬
mistą Pankajem Ghemawatem (2007), który w ciągłych polemikach z Thomasem 
Friedmanem i jego zawołaniem „Ziemia jest płaska" proponuje studzące hasło semi-
globalizacji; pokazuje on, że owszem, umiędzynarodowienie zjawisk rynkowych 

140 



Etnologa kłopoty z globalizacją 

jest faktem, ale obejmuje ono tylko owe 10 proc. rynku; cała reszta ma nadal wymiar 
lokalny czy narodowy. 

Jeśli zatem można wątpić w istnienie jakiejś istotnej procentowo ekonomii global¬
nej, to tym bardziej wolno pytać, czy istnieje coś takiego jak kultura globalna. Dy¬
skusja na ten temat będzie czasem przypominać debatowanie, czy szklanka jest w po­
łowie pełna, czy w połowie pusta, a i tak skończy się oczywistym kompromisem, że 
niezależnie od wszelkich ograniczeń globalizacji kultury narodowe i społeczności 
lokalne podlegają jej działaniu i przechodzą istotne przeobrażenia. Jeśli abstraho¬
wać od politycznego aspektu sprawy, warto przypomnieć przynajmniej dwa naj-
oczywistsze, związane ze sobą mechanizmy, pracujące najefektywniej na rzecz kul¬
turowej uniformizacji świata. Pierwszy to szerzenie się ideologii konsumeryzmu, 
obejmującej w przybliżeniu tę samą grupę towarów, czy raczej marek; drugi to maso¬
wy medialny przekaz treści kultury przeważnie o charakterze rozrywkowym. W tej 
sferze dochodzi do znacznego ujednolicenia kulturowego, chociaż niebawem trze¬
ba będzie wprowadzić korektę do takiego uproszczonego obrazu. 

Ale jeśli stawiam pytanie o istnienie globalizacji, to także dlatego, by nie zapomi¬
nać, że wartość teoretyczna tego pojęcia jest mocno problematyczna. Zwłaszcza 
krytyczni wobec systemu intelektualiści zachodni traktują je nie jako neutralny ter­
min opisowy ale jako fikcję, stan istniejący tylko w mediach (głównie dzięki Inter­
netowi), jako mit czy „metamit", czasem wręcz „skrypt gwałtu" (Suzanne Bergeron) 
czy „narrację eksmisji" (Saskia Sassen), zaś w najlepszym razie tylko „projekt" 
(Pierre Bourdieu), stworzony w istocie przez ponadnarodowy wielkokorporacyjny 
kapitał dla uzasadnienia i odproblematyzowania zachłannej ekspansji. W szczegóło¬
wych studiach antropologicznych nad działaniami wielkich instytucji finansowych 
pokazywana jest zresztą fikcyjność, a co najmniej wieloznaczność i rozmyty cha¬
rakter owej domniemanej globalizacji jako ich sztandarowego hasła. Okazuje się 
ono raczej instrumentem promocji i mobilizacji, narzędziem perswazji i autorekla¬
my, elementem wewnętrznej religii wielkiego banku, a nie spójnym programem, bo 
nie jest przekładane konsekwentnie na konkretne działania (Ho, 2005). Globalizacja 
ma więc najwyraźniej swoje - mówiąc językiem Appaduraia - dysjunkcje, rozszcze¬
pienia i nieciągłości, jak wszystko w ponowoczesnym świecie. 

Wiąże się z tym pytanie, czy globalizacja jest dobra czy zła, i dla kogo. Utrwala 
się przekonanie, że jej beneficjentem jest Zachód/Północ (a ściślej: finansowe elity 
tego obszaru, bo nawet na tym uprzywilejowanym terenie wzrastają nierówności 
między bogatymi i biednymi), że dopływ korzyści wynikających z globalizacji do 
krajów Trzeciego Świata co najwyżej wyrównuje poczynione przez nią szkody, 
w każdym razie jest wątpliwy lub ograniczony (ochrona zdrowia, walka z głodem, 
oświata). By jednak obserwacje te nie przerodziły się w orientalizujący dyskurs 
supremacji (bo mogą wyglądać na dowodzenie wyższości ekonomicznej i technolo-
giczno-intelektualnej Zachodu, składając się na ogólną postawę the West and the rest), 
uzupełnia się je kontrastowymi przykładami kulturowych importów z dawnych 

141 



Jerzy S. Wasilewski 

kolonii, głównie w takich obszarach jak działalność artystyczna i rozrywka, np. ta¬
niec czy muzyka. W gruncie rzeczy to od postawy politycznej badacza będzie za¬
leżeć, czy przywoływane fakty będzie on interpretował jako przejaw żywotności 
treści kulturowych peryferii, zajmujących eksponowane miejsce w życiu metropolii , 
czy też potraktuje je jako kolejny przejaw dominacji korporacyjnego przemysłu k u l ­
tury, i tak decydującego o tym, który z plemiennych artystów będzie się cieszył glo¬
balnym rozgłosem. 

W przypadku etnologa taki wybór polityczno-aksjologiczny przekłada się na de¬
cyzje co do miejsca badań i obranego przypadku. Trzeba być tego świadomym, bo 
pewnie nie da się w ogóle oczyścić od przedsądów, jeśli zajmujemy się tematem tak 
siłą rzeczy upolitycznionym. A skoro już o t y m mowa, zauważę bez przygany dość 
oczywisty fakt, że na pytanie, czy można badać globalizację, nie zajmując stanowis­
ka politycznego, polscy antropologowie (znów mówię „my", nie „oni") nie śpieszą z od­
powiedzią ani tym bardziej z deklaracjami. A przecież to od tej postawy zależy de­
cyzja, co badać, a na co zamknąć oczy; to ona jest w gruncie rzeczy pierwszą instancją 
przy - tylko pozornie neutralnym politycznie - wyborze terenu, ona bowiem wy¬
znacza naszą wrażliwość na pewne informacje i czyni ślepym na inne. 

Pora wreszcie na pytanie do niedawna dyżurne w antropologii, o zasadniczej wa¬
dze: czy globalizacja prowadzi do homogenizacji kulturowej świata, czy raczej do 
wzrostu różnorodności w procesie hybrydyzacji, kreolizacji, powstawania nowych 
lokalnych jakości? T u znów powtarza się sytuacja ze szklanką połowicznie wypeł¬
nioną: kasandryczne proroctwa tych, którzy ubolewają nad grożącym zanikiem od¬
rębności kulturowych, są równoważone autorytatywnymi zapewnieniami Appadu-
raia i wielu innych, że globalizacja różnicuje, a nie odróżnicowuje. Warto chyba 
zauważyć, że te dwa wielkie a sprzeczne dyskursy są takimi samymi elementami rze­
czywistości społecznej, jak obiektywnie zachodzące w świecie procesy homo- i hete-
rogenizacyjne. Dość oczywisty kompromis dawno temu sformułował Friedman i częs¬
to się jego słowa powtarza: „fragmentaryzacja kulturowa i modernistyczna homoge¬
nizacja to dwa równie konstytutywne trendy rzeczywistości globalnej" (1990, s. 311). 

Przyglądając się szczegółowym antropologicznym propozycjom w tej kwestii, 
warto pamiętać o istnieniu pewnego antropologicznego skrzywienia. Jest nim zawo¬
dowe przekonanie, że różnorodność kulturowa jest wartością, że sens i przyszłość 
antropologii leży także w dokumentowaniu odmienności. Czy takie nastawienie da 
się jednak pogodzić z neutralnym spojrzeniem na globalizację? Motywowany wiarą 
w wartość odmienności badacz ryzykuje, że jego obserwacje będą dowodzić istnie¬
nia groźnego, unifikującego działania globalizacyjnego walca albo przeciwnie - po¬
stępującej dywersyfikacji jako efektu nałożenia się globalizacji na różne tła lokalne 
(oba warianty będą zapewne skorelowane z osobistymi uwarunkowaniami badacza, 
z postawą polityczną na czele). 

Antropolog za swój zawodowy obowiązek uważa ochronę kulturowej rozmaitości 
świata - przynajmniej przez jej dokumentację, popularyzowanie wiedzy o niej i sty-

142 



Etnologa kłopoty z globalizacją 

mulowanie troski o nią. Ale zarazem dobry badacz to taki, który dostrzeże różnice 
pod poziomem podobieństw, który potrafi pokazać, że ta sama treść globalizacyjna 
oznacza co innego w różnych adaptujących ją środowiskach. Urządzenia systemu 
GPS służą Eskimosom do orientacji w trudnym terenie, wypierając narzędzia i me­
tody tradycyjne (jak piszą cytowani powyżej trzej autorzy), ale już Indianom Zuni 
pozwalają - jak ustala ich monografista - na precyzyjniejsze ustalenie granic pól 
i tym samym przyczyniają się do lepszego rozwiązywania sporów o ziemię, które 
zakłócały rewitalizację tubylczego rolnictwa (Cleveland 2000). Brazylijska salsa, 
importowana przez Zachód i tańczona w wielkomiejskich zbiorowiskach, okazuje 
się innym zjawiskiem społecznym w Sacramento, gdzie wyraża postawy kosmopo¬
lityczne, innym w Belfaście, gdzie służy segregacji, a innym w Hamburgu, gdzie jest 
elementem niemieckiego multikulti (Skinner 2007). 

Najważniejszy przykład to oczywiście sieć McDonald's. Badacze prześcigali się 
w wychwytywaniu jej lokalnej specyfiki i odmienności recepcji społecznej, mimo wzor­
cowo zestandaryzowanych procedur działania. W Pekinie McDonaldy będą dawały 
młodym aspirującym yuppies poczucie uczestnictwa w kulturze amerykańskiej czy 
nawet globalnej, w Moskwie będzie wokół nich tworzona atmosfera „naszości", 
choćby przez wprowadzenie rosyjskiej kartoszki, zaś dla mieszkańców Hongkongu 
jakoby liczy się wygoda, niezobowiązujący styl i czystość toalet (Caldwell 2008). 

Wszystko to są może i trafne obserwacje (pytanie, w jakim stopniu odkrywcze), 
ale czy zawodowy nawyk przyglądania się przez lupę nie doprowadza do pewnego 
rozregulowania skali? Skoncentrowany na niuansach antropolog nie przyzna, że choć 
może nie wszędzie identyczny ale w smaku to jednak nieomylnie. . . McDonald. 
Będzie obstawał, że telefonu komórkowego inaczej używa się w Indiach, gdzie prze­
kazuje się SMS-em długie teksty epickie, a inaczej w Japonii, gdzie jest on obwie¬
szony dyndającymi plastikowymi laleczkami, nawiązującymi do dawnych miniaturo¬
wych dziełek sztuki, przywieszek netsuke, chociaż noszących nowoczesną nazwę 
maskot; z kolei w Mongol i i odnajdzie obyczaj dawania prezentu w postaci zasilenia 
konta komórki osoby obdarowanej. A zatem globalizacja - powie taki badacz - nie 
pociąga za sobą homogenizacji, a wręcz przeciwnie: heterogenizuje i stymuluje do 
wielości. Dla nieantropologicznego obserwatora ważne zaś będzie to, że tu i tam 
widać takie same telefony, że wszędzie oglądane są te same telewizyjne bajki, że 
identycznymi symbolami wizualnymi, złotymi łukami McDonalda - nie mówiąc o je­
go sygnałach zapachowych i smakowych - będzie okraszony miejski pejzaż Zachodu 
i Dalekiego Wschodu. 

Nie jestem wcale pewien, czy antropologiczna obserwacja zróżnicowanych niuan¬
sów, choć precyzyjniejsza, jest ostatecznie słuszna. Jak bowiem ustalić, czyj punkt 
widzenia jest tu słuszny, nie wpadając w zamknięte koło ani nie czyniąc z tego wy¬
łącznie kwestii smaku? Przecież przeciwnicy globalizacji będą mieli rację, twier¬
dząc, że obszar tego, co po przejechaniu globalizacyjnego walca zostało stracone 
czy wyrównane, jest większy albo ważniejszy niż to, co powstało jako nowe; że ele-

143 



Jerzy S. Wasilewski 

menty zhomogenizowane, zglajchszaltowane są widoczniejsze i wyrazistsze od 
lokalnych permutacji. Wyszukiwanie niuansów, powstałych w różnych miejscach 
po przejściu fali globalizacji, przywodzi mi na myśl - choć obawiam się, że moja 
metafora nie będzie przejrzysta - precyzowanie w kolejnych obliczeniach cyfr, 
które znajdują się na coraz dalszych miejscach po przecinku; cóż z tego, że obliczy­
my następną, iluśtysięczną składową liczby pi - i tak nie wzniesie się ona od tego do 
wielkości 3,15; standard jest już bezlitośnie ustalony (przez centralę sieci M c D o ­
nald's, oczywiście). 

Znów warto wspomnieć o rozterkach politycznych czy światopoglądowych, 
które może przeżywać badacz, oraz o takich właśnie uwarunkowaniach jego badań. 
Bowiem to od jego postawy politycznej bardziej niż od immanentnych cech rzeczy¬
wistości będzie zależeć, czy zechce akcentować dominację globalizacyjnego prze¬
mysłu kulturowego czy przeciwnie - potęgę małych, a więc pomysłowość konsu¬
mentów owego przemysłu. W pierwszym wypadku narazi się na zarzut ignorowa¬
nia podmiotowości czy sprawczości konsumentów i dokonywanego przez nich 
„negocjowania znaczeń", albowiem podobno to „podmiot mediuje w procesie globa­
lizacji". W drugim przypadku badacz zgrzeszy niedocenieniem totalizującego efek¬
tu światowego kapitalizmu (nie mówiąc już o tym, że czyha nań arystokratyczna 
krytyka bylejakości tych treści). W sumie najbezpieczniej pójść na wyważony kom­
promis encyklopedycznego hasła: „Kultura popularna coraz mocniej kreuje global­
ny smak, ale jednocześnie wytwarza krytycznych konsumentów, którzy nie pozwa­
lają jej ostatecznie się zuniformizować" (Boli, Fechner 2001, s. 62-63). 

Inna postać tej samej zasadniczej niepewności - czy i w jakim stopniu konsekwen­
cją globalizacji jest upodobnienie, a w jakim zróżnicowanie - zawiera się w dwóch 
często używanych, przeciwstawnych terminach: kreolizacja i bałkanizacja. Te dwa 
hasła o geograficznym rodowodzie potraktujmy jako składowe następującego dyle¬
matu: w jakiej mierze przeniesienie jednej lokalności w obręb innej zlokalizowanej 
kultury czy melanżu kulturowego (np. nigeryjskiej plemienności do Londynu) po¬
ciąga za sobą nową jakość kulturową, a na ile jest tylko dodaniem obcego ciała; skoro 
taki proces nie skutkuje integracją, to można go również nazwać gettoizacją, choć 
w praktyce odizolowanie kulturowe może mieć dziś jedynie względny charakter. 

Zilustruję tę wątpliwość konkretnym, celowo wyrazistym przykładem. Londyń¬
ska policja poszukuje dziś do współpracy antropologów znających realia kulturowe 
różnych grup etnicznych, by pomóc we właściwej interpretacji przestępstw. O t o 
np. odnalezienie martwego dziecka z wyciętą wątrobą byłoby interpretowane - gdy¬
by ignorować kontekst kulturowy - jako poszlaka wskazująca na handel organami. 
Tymczasem, jeśli pojawi się tu jakiś ślad kulturowy, np. kontekst nigeryjski, to znają¬
cy go specjalista może przypuszczać, że kryje się za t y m zlecenie od starszego, cho­
rego Nigeryjczyka, który zgodnie ze starą metodą, nadal podobno praktykowaną, 
będzie nosił ten organ przyłożony do ciała z nadzieją na wyleczenie własnej wątro­
by (informacja od dr. Kacpra Gradonia). 

144 



Etnologa kłopoty z globalizacją 

Na przeciwległym biegunie można umieścić przykład muzyczny, choćby nigeryj-
ski styl juju, który jest produktem skreolizowanym i nadal podlega kreolizacji. Muzyka 
to oczywiście w czasach przekazu stechnicyzowanego składnik kultury szczególnie 
łatwo poddający się globalizacji. Pokonuje międzykontynentalne odległości i przepaście 
między kulturami (swego czasu tak zapewniał nas chórek We are the World'). Kariera ra­
pu w Japonii albo muzycznych filmów z Bollywood akurat w Nigerii to podręcznikowy 
przedmiot zainteresowania antropologów globalizacji; na szczęście dostrzegają oni, że 
„nawet world music nie płynie swobodnie przez świat" (Schade-Poulsen 1997, s. 79). 

Bo koncentracja na przejawach, nazwijmy to, łatwej kreolizacji może doprowa¬
dzić do wykrzywienia obrazu globalizacji. Pod wpływem takich przykładów jest 
ona postrzegana jako proces nieledwie samoistny, jak reakcja chemiczna, jak roz¬
puszczanie i sklejanie. Tymczasem to przecież złożona, konfliktogenna praktyka, 
w której nie wszystko płynie równie gładko przez świat jak Oda do radości. Ze globa¬
lizacja to proces realizujący się w starciach i tarciach, to niby oczywiste, ale trzeba 
było dopiero książki pod takim właśnie tytułem (Tsing 2005), by hasło friction stało 
się bodaj najatrakcyjniejszym ostatnio pryzmatem, przez który patrzy się na globa­
lizację (przynajmniej w środowisku antropologów harwardzkich - informacja od H e ­
leny Patzer). Tytułowe „tarcie" to metafora opisująca istotę czy raczej całokształt 
procesów zachodzących na styku społeczności Dajaków indonezyjskiego Kal i -
mantanu i przybyszów eksploatujących tamtejsze zasoby drewna - oprócz negatyw­
nych elementów są tu także te kreacyjne, które wskazują, że właśnie uciera się nowa 
jakość. W tym świetle trzeba przemyśleć zarówno tezy o uniwersalizującym działa¬
niu dobrze naoliwionej machiny globalistycznej, jak i katastroficzne przekonania 
o zgubności zderzenia cywilizacji. 

Na koniec ostatnia wątpliwość, którą dzielę się nie bez niepokoju, ma ona bo¬
wiem mało akademicki, acz na pewno nie antyakademicki charakter. O t o wiele teks¬
tów o globalizacji jest zwyczajnie nudnych, a zamieszczone tam migawki są do bólu 
banalne. Przyznam się, że o taką właśnie „globanalizację" przykładów mam najwięk­
szą ochotę oskarżyć nie kogo innego jak Ulfa Hannerza, przypominając choćby jego 
obserwacje dotyczące zróżnicowania etnicznego Sztokholmu albo wyliczenie cech 
składowych miasta kosmopolitycznego (Hannerz 2006, s. 223-236). Wręcz wywo¬
łują we mnie zażenowanie jego obserwacje, że w kioskach dzielnic zamieszkanych 
przez azjatyckich imigrantów sprzedawane są inne gazety niż w centrum, że widzi 
się tam inne sklepy i inne marki albo że światowa metropolia musi mieć lotniska, 
hotele i przemysł rozrywkowo-kul tura lny . . . („Jakie to ekscytujące! . . . tylko 
- dla kogo?" Chyba dla kogoś, k to tego sam nie miał okazji zauważyć, bo nie ruszał 
się z miejsca; ale skąd wziąć dziś takiego prostaczka - coraz mniej ich wśród zglo-
balizowanych badanych, t y m trudniej zatem o nich wśród badających). Miałoby się 
ochotę krzyknąć, że ten król teoretyzowania jest za skąpo przyodziany. 

Nie chcę zostać oskarżony o etnologiczny eskapizm - nie uśmiechają mi się cię¬
gi, jakie odebrał (od Kuligowskiego 2007, s. 24) staruszek Lévi-Strauss za okazywa-

145 



Jerzy S. Wasilewski 

nie w czasie podróży do Korei zainteresowania wyłącznie archaicznym szamaniz­
mem, a ignorowanie osiągnięć przemysłowych gospodarzy Dlatego zadeklaruję, że 
na pewno uznałbym za ciekawą próbkę „wiedzy lokalnej" sztokholmskich kioskarzy 
na temat etnicznych uwarunkowań sprzedawalności prasy albo zrelacjonowane ze 
znajomością rzeczy „modowe" nastawienia tureckich emigrantek. Antropologowi 
nie wolno już pisać, że coca-cola i adidasy są sprzedawane na całym świecie, tak sa¬
mo jak pisarzowi, że markiza wyszła o piątej. Jeżeli chce powiedzieć coś poznawczo 
wartościowego, powinien zapoznać się choćby z konkretnymi strategiami marketin¬
gowymi, przez których świadome, przemyślane, a więc zapewne elastyczne kulturo¬
wo zastosowanie taki efekt rynkowej omnipresence zostaje osiągnięty Ryzykuje 
wprawdzie wtedy wyjście poza tradycyjny warsztat i zakres zdobytych na uczelni 
kompetencji, ale przecież akurat antropologia globalizacji wcale nie każe szewcowi 
pilnować jego kopyta. 

Bibliografia 

Appadurai A. 
2005 Nowoczesność bez granic. Kulturowe wymiary globalizacji, przeł. Z . Pucek, Kra¬

ków 

Boli J., Lechner EJ. 
2001 Globalization and world culture, w: International Encyclopedia of the Social & Behavio­

ral Sciences, red. N . J. Smelser, P B. Baltes, Oxford, s. 6261-6266 

Burszta W , Czubaj M . , Kuligowski W 
2007 My handlarze zadziwienia i agenci miłości. Po Qeertzu, „(op.cit.,)", 2 (35), s. 44-51 

Caldwell M . 
2008 Domesticating the French fry: Mc Donald's and consumerism in Moscow, w: The An­

thropology of Globalization..., s. 237-253. 

Cleveland D.A. 
2000 Commentary: globalization and anthropology: Expanding the options, „Human Orga­

nization", jesień, http://findarticles.com/p/articles/mi_qa3800/is_200010/ 
ai_n8903560 (dostęp 20.04.2010) 

Das G. 
(publ. int.) Foreword to Guy Soman's book, Year of the Rooster, 

http://ccs.in/gdas/?page_id = 72 (dostęp 20.04.2010) 

Friedman J. 
1990 Being in the world: globalization and localization, w: Global Culture. Nationalism, Glo­

balization and Modernity, red. M . Eeatherstone, London, s. 311-328 

146 

http://findarticles.com/p/articles/mi_qa3800/is_200010/
http://ccs.in/gdas/?page_id


Etnologa kłopoty z globalizacją 

(publ. int.) Konflikty rdzenne a dyskretny urok burżuazji, przeł. M . Turowski, 
www.uni.wroc.pl/~turowski/fr iedman.htm 
(Indigenous Struggles and the Discreet Charm of the Bourgoisie, „Journal of W o r l d -
Systems Research", t. 5, nr 2, s. 391-411, http://csf.colorado.edu/jwsr/5) 
(dostęp: 20.04.2010) 

Ghemawat P. 
2007 Redefining Global Strategy: Crossing Borders in a World Where Differences Still Matter, 

Boston 

Hannerz U. 

2006 Powiązania transnarodowe. Kultura, ludzie, miejsca, przeł. K. Franek, Kraków 

H o K. 
2008 Situating global capitalisms: A view from Wall Street Investment Banks, w: The Anthro­

pology of Globalization..., s. 137-164 
Kuligowski W. 

2007 Antropologia współczesności. Wiele światów, jedno miejsce, Kraków 

Robertson R. 
1990 Mapping the global condition: Globalization as the central concept, w: Global Culture. 

Nationalism, Globalization and Modernity, red. M . Featherstone, London, 
s. 15-30 

Schade-Poulsen M . 
1997 Which world? On the diffusion of the Algerian rai to the West, w: Siting Culture. The 

Shifting Anthropological Object, red. K.F Olwig, K. Hastrup, London, N e w 
York, s. 59-85 

Skinner J. 
2007 The salsa class: a complexity of globalization, cosmopolitans and emotions, „Identi-

ties", t. 14, nr 4, s. 485-506 

Srivastava S. 
2004 Outsourcing religion, on a wing and a prayer, „Asia Times online", 1 maja, 

www.atimes.com/atimes/South_Asia/ FE01Df05.html (dostęp 20.04.2010) 

The Anthropology of Globalization. 

2008 T h e Anthropology of Globalization. A Reader, red. J.X. Inda, R. Rosaldo, Malden 

Tsing A . L . 
2005 Friction. An Ethnography of Global Connection, Princeton, Oxford 

147 

http://www.uni.wroc.pl/~turowski/friedman.htm
http://csf.colorado.edu/jwsr/5
http://www.atimes.com/atimes/South_Asia/

