
„Etnografia Polska", t. X X V I , z. 1 
P L I S S N 0071-18S1 

JOANNA TOKARSKA, 
JERZY SŁAWOMIR WASILEWSKI , 
MAGDALENA ZMYSŁOWSKA 

ŠMIERC J A K O ORGANIZATOR K U L T U R Y 

Tekst niniejszy jest próbą takiego spojrzenia na obrzędy c y k l u życia 
ludzkiego i związane z n i m i wierzenia, które uwydatniłoby rolę poję­
cia śmierci jako ich logicznego organizatora. Podstawę materiałową 
stanowią dane etnograficzne z zakresu polskiej t radycy jne j k u l t u r y l u ­
dowej oraz współczesnych f o rm obrzędowych, wzbogacone o elementy 
porównawcze pozapolskie, w t y m także nieeuropejskie 1 . W zgodzie 
z przyjętą metodologią strukturalno-semiotyczną punktem wyjścia nie 
będzie jedno pojęcie, lecz zdychotomizowana para pojęciowa: opozycja 
binarna życie—śmierć. 

I 

Jak niejednokrotnie stwierdzano, panujący w t r adycy jnym myśle­
n i u mechanizm modelowania, obrazowania świata ma u swej podsta­
w y — a t y lko ten uniwersalny poziom nas t u interesuje — dychoto-
miczny, b inarny charakter. Archaiczne un iwersum jest więc rozdwo­
jone na „ten świat" i „tamten świat" (kraina zmarłych, duchów, bóstw),, 
co na planie pojęciowym odnoszącym się do życia ludzkiego (to ono 
raczej aniżeli statyczny „obraz świata" będzie bowiem naszym punktem, 
odniesienia) da się ściśle przeformułować na parę pojęć: życie—śmierć.. 
T y m dwóm przec iwstawnym ideom można przyporządkować odpowied­
nio dalsze kategorie szczegółowe, które w prezentowanym t u ujęciu 
stanowiłyby ich pojęciowe — semiotyczne czy symboliczne — reprezen­
tacje. Owe pojęcia szczegółowe, będące pochodnymi wobec abstrakcyj-

1 Artykuł podsumowuje cząstkę prac grupy laboratoryjnej studentów etno­
graf i i UW (semestr I I -V) prowadzonej przez jego współautora. Materiały były 
zbierane w latach 1378-1979 we wsiach Roztocza zamojskiego i w okolicach Sanoka 
(przy organizacyjnej pomocy tamtejszego Muzeum Budownictwa Ludowego, za 
którą autorzy składają serdeczne podziękowania), wstępnie zaś opracowane w r a ­
mach problemu węzłowego 11,1.IV.3.08 „Historia a świadomość mieszkańców wsi " , 
kierowanego przez prof, dr A. Kutrzeba-Pojnarową. 



80 J O A N N A T O K A R S K A , J E R Z Y W A S I L E W S K I , M A G D A L E N A Z M Y S Ł O W S K A 

nych kategori i , odnajdziemy w ku l turze duchowej wszędzie tam, gdzie 
w języku symbol icznym, a więc za pomocą konkre tu (gestów, akceso­
riów), ma być wyrażona ta abstrakcyjna —• bo z na tury swej niedo­
stępna ludzk iemu doświadczeniu empirycznemu — sfera: śmierci, tam­
tego świata, sił magicznych, sakrum. Z pojęć tak ich można skompleto­
wać uniwersalny zestaw opozycji — katalog cegiełek służących do bu­
dowy archaicznego obrazu świata. 

Przedstawimy t u wstępną propozycję takiego zestawu, w postaci 
wymagającej jeszcze zarówno uzupełnień ilościowych — o nowe ele­
menty — jak też ewentualnych korekt w pogrupowaniu składników 
czy nawet w wyodrębnieniu grup. Jest to t y lko część katalogu cegiełek 
wykorzys tywanych w budowie t radycy jnych w i z j i świata: zestaw n i ­
niejszy obejmuje t y lko te, którymi w języku symbol icznym k u l t u r y 
wyrażana jest — mówiąc ogólnie — problematyka życia i śmierci, które 
służą do modelowania tak właśnie rozdwojonego świata i t d . A przecież 
sprawy te — acz o fundamenta lnym znaczeniu dla człowieka — nie w y ­
czerpują bynajmnie j t ematyk i symbolicznych komunikatów danej k u l ­
t u r y , nie stanowią jedynego celu i sensu tekstów mitologicznych czy 
rytuałów; językiem symbol icznym mówi się przecież także o różnorod­
nych stosunkach społecznych, o re lac j i płci, o kwest i i dobra i zła, k u l ­
t u r y i natury i t d . Natomiast przedstawiony t u zestaw obejmuje — 
powtórzmy — t y l k o tę „grupę pierwiastków w etnologicznej tabl icy 
Mendelejewa", których używa się do wyrażania idei życie—śmierć oraz, 
dodajmy, do wyrażenia tego, co poprzez śmierć można symbolicznie 
wypowiedzieć. A wypowiedzieć można wiele. 

Wszystkie pojęcia, wchodzące w skład zestawu można podzielić na 
k i l k a grup, przyporządkowując je następującym kategoriom: I . Prze­
strzeń, I I . Czas, I I I . Ruch, IV . Mater ia i energia, V. Informacja, V I . Czło­
wiek i grupa ludzka, V I I . K lasy f ika tory formalne (grupa prowizoryczna). 
W nagłówkach poszczególnych grup będą one przedstawiane od razu 
w postaci dychotoni i , odpowiadającej wyjściowej opozycji życie—śmierć. 
Następujące potem przykłady będą t y lko hasłowo odwoływać się do 
publikowanego wcześniej materiału 2; niekiedy będą szkicowo suge­
rowane kwestie wymagające jeszcze opracowania. 

I . Przestrzeń: „ten świat — tamten świat": 
1. Przestrzeń trójwymiarowa, uporządkowana, kosmos—przestrzeń 

zakrzywiona, zakłócona, chaos. 
Przykładami zakłóconej przestrzeni tamtego świata są takie f o rmy 

symboliczne wyobrażania zaświatów, jak lab i rynt , idea błądzenia jako 

2 Materiał szczegółowy patrz: J . S. W a s i l e w s k i , Podróże do piekieł. Rzecz 
o szamańskich misteriach, Warszawa 1979, s. 125-150; t e n ż e , Po śmierci wędrować. 
Szkic z zakresu etnologii świata znaczeń, „Teksty", nr ЗЛ979  i 4/1979; t e n ż e , 
Podarować—znaleźć—zgubić—zbłądzić. Niektóre kategorie języka symbolicznego 
związane z opozycją życie—śmierć, „Etnografia Polska", t. 24: 1980 z. 1. 



ŚMIERĆ J A K O O R G A N I Z A T O R K U L T U R Y 81 

drogi , sposobu dostania się w zaświaty — w baśniach i w związanych 
z błądzeniem folklorze demonologicznym; błąkanie się dusz jako spo­
sób poruszania się po krainie śmierci w różnych mitologiach. 

2. Natura lna waloryzacja kierunków w stosunku do człowieka: 
przód, góra, prawo — odwrócona orientacja: tył, dół, lewo. 

Zaświaty jako kra ina o odwróconym porządku przestrzennym, duchy 
jako istoty zbudowane na opak, inwers ja obrzędowa w kontakcie z t am­
t y m światem, odwracanie się do tyłu powoduje śmierć — m o t y w y 
Orfeusza, żony Lota i t d . 

3. Charakterystyka przestrzeni z p u n k t u widzenia przydatności dla 
człowieka: ekumena—anekumena. Własny krajobraz k u l t u r o w y , ziemia 
uprawna, dom — przeciwstawione „klasyfikacyjnym zaświatom", t a k i m 
jak okolica jałowa, bezludna, morze, las, obszary nieuprawiane i t p . 

I I . Czas — bezczas: 
1. Regularny upływ czasu — zwolniony lub brak upływu czasu. 
Wątki podaniowe, według których t r zy dn i pod ziemią = 300 lat 

na ziemi. Zatrzymywanie zegara po śmierci. 
2. K ie runek upływu czasu: w przyszłość — w przeszłość. 
Powrót do przeszłości, wspominanie jako symboliczne uśmiercenie 

w procesie in ic jac j i bohatera; „żałowanie" jako zatrzymanie czasu (za­
kaz żałowania zmarłego człowieka, uniemożliwi m u to bowiem odżycie 
w nowej postaci). 

3. Czas codzienny — czas świąteczny, graniczny. 
Daty graniczne w c y k l u t ygodn iowym albo rocznym mające związek 

ze sferą sakrum. 
4. Dzień—noc (noc jako pora działań magicznych obrzędów pogrze­

bowych). 

I I I . Ruch — bezruch. Ruch poprawny — ruch odwrócony.: 
1. Prawoskrętny, ze słońcem — lewoskrętny, pod słońce- (dot. k u l t u r 

północnej półkuli). Związek ruchu w lewo z obrzędami pogrzebowymi 
i magią śmiercionośną. 

2. Poprawnie — na wspak. 
Wszelka inwers ja jako sposób nawiązania kon tak tu z zaświatami, 
3. Ruch — zatrzymanie ruchu. 
Zakaz prac wymagających zwłaszcza r u c h u obrotowego w okresie 

po śmierci. 
IV . Mater ia — antymater ia : 
1. Kreacja — destrukcja, anihi lacja. 
Destrukcyjna siła śmierci, duchów; kontakt z antymaterią tamtego 

świata powoduje anihilację (magiczne jabłka powodują dz iury w kie­
szeni i t p . motywy ) . 

2. Mater ia lny, postrzegalny zmysłowo — niemater ia lny. 
3. Przydatny, stosowany — bezużyteczny, resztkowy. 

6 — E tnogra f i a Po l ska t. X X V I , z. 1 



82 J O A N N A T O K A R S K A , J E R Z Y W A S I L E W S K I , M A G D A L E N A Z M Y S Ł O W S K A 

Odpadki, nieczystości jako sfera kon tak tu z siłą nieczystą; zakaz 
mycia przed zabiegami magicznymi. 

4. Cały, kompletny, pełny — uszkodzony, zniszczony, niepełny, p u ­
sty, niedokończony. 

Niedosianie pola powoduje śmierć; niedokończenie pracy sprowadza 
diabła; niszczenie przedmiotów wyposażenia grobowego jako sposób w y ­
ekspediowania i ch ze zmarłym na tamten świat. 

5. Praca •— próżnowanie. ч 

Rajskie nieróbstwo — zakaz pracy w święto („nie—dzieła"), w dn i 
0 symbolice śmierci np. W i e l k i Piątek. 

6. Mater ialne „kwanty życia" — zakaz ich stosowania w kontakcie 
ze śmiercią. 

Można t u wymienić różne w różnych ku l tu rach — choć raczej nie 
arb i t ra ln ie ustalane — obiekty t y p u : meta l (zwłaszcza żelazo), kruszce 
1 pieniądz, mięso, krew, sól, żywność (zwłaszcza „żywą" — ciasto za­
kwaszone, po t rawy i napoje fermentujące, kwas w ogóle), które podle­
gają szczególnym tabu w kontekście ze śmiercią: zakaz używania żelaza 
przy t rumnie , wnoszenia go do kościoła w postaci bron i czy narzędzi, 
stosowania go przy budowie obiektów sakralnych (tradycja „kościółków 
bez gwoździa żelaznego") i grobów. Żelazo, sól jako apotropaiony, i ch 
związek z okresem narodz inowym. Nakazy postu przy kontaktach z sa-
k r u m , na czczo — w magi i . Jedzenie przaśne jako sakralne (opozycja 
kwaśne—przaśne jako jedna z w i e lu opozycji ku l ina rnych oddających 
dychotomię żywe—martwe). 

V. Informacja: wiadome — niewiadome: 
1. Znane, przewidywane — nieznane, przypadkowe. 
2. Mierzalne, policzalne — niemierzalne. 
Nieużywanie miar w magi i (zmierzone—nieskuteczne); nieistnienie 

miar w ra ju . 
3. Wyrażalne — niewyrażalne (słowem, imieniem), enigmatyczne. 
Tabuizowanie im i on zmarłych, niewymawialność imion bóstw i d u ­

chów. 
4. Dźwięk — cisza. 
Zakaz głośnych prac w dnie t y p u zadusznego, cisza w działaniach 

ry tua lnych ; ożywiająco — apotropaiczna symbol ika dzwonienia; opozy­
cja mowa—milczenie. 

V I . Człowiek. A. Fizjologia: „żywy — m a r t w y " : 
1. Fizjologia — brak f izjologii , j e j zawieszenie. 
Zatrzymanie norma lnych podstawowych funkc j i organizmu podczas 

działań sakralno-magicznych: wstrzymanie oddechu, niejedzenie, post; 
zakaz śmiechu. 

2. Płodność — brak płodności. 



ŚMIERĆ J A K O O R G A N I Z A T O R K U L T U R Y 83 

Aseksualność diabła; dziewictwo i menopauza jako stany uprawnia ­
jące do kontaktów z sakrum, wykluczenie od n ich kobiety-rodzic ie lk i . 

3. Nieczystość — czystość. 
Wydz ie l iny fizjologiczne jako przeszkody w kontakcie z sakrum albo 

apotropaiony; także w planie językowym — zakaz używania nieprzy­
zwoi tych wyrazów podczas magicznych wypraw. 

4. Cielesność — brak udziału człowieka jako istoty biologicznej. 
Przedmioty sakralne — „nie ręką ludzką zrobione", zakaz dotyka­

nia i ch gołą ręką; stosowanie w magi i przedmiotów nowych, nieuży­
wanych. 

B. Psychologia: „świadomość — nieświadomość": 
1. Świadomość — nieświadomość. 
Trans, ekstaza jako sposoby kon tak tu z zaświatami. 
2. Jawa — sen. 
Sen, brat śmierci; wyobrażenia na temat innego świata na podo­

bieństwo snu. 
3. Jawnie — niejawnie, skrycie, w tajemnicy. 
Śmierć i zaświaty jako sfera tajemnicy; ukrywan ie w sekrecie prze­

pisów magicznych; rozwiązywanie zagadek po drodze w zaświaty. 
4. Wiedza — niewiedza = bajkowa mądrość — głupota (głupota jest 

mądrością tamtego świata). 
5. Zrozumiałe •— niezrozumiałe. 
Niezrozumiałość jako nośnik wartości magiczno-sakralnej. 
6. Pamięć — zapomnienie. 
Niepamięć zmarłych w wyobrażeniach eschatologicznych, zapomnie­

nie — efektem działania diabła, przypomnienie •— środkiem apotro-
paicznym. 

7. Intencjonalnie — nieintencjonalnie. 
Rzeczy przypadkowo znalezione lub zgubione jako środki odebrane 

z zaświatów albo t am wysłane: magia związana ze zgubami i rzeczami 
znalezionymi; gubienie zwłok jako rodzaj pochówku. 

Przytoczone dotychczas pojęcia z grupy V I są, j ak widać, przenie­
sieniem w sferę człowieka pojęć mających swe odpowiedniki w sferze 
Ma t e r i i i In formac j i . Stąd część dotycząca f izjologi i , V I A, ma swe ana­
logie w grupie IV , zwłaszcza p. 6, zaś dotycząca psychologii, V I В — 
w grupie V. Poza t y m należy jednak wspomnieć o opozycjach t y l k o 
częściowo dających się sprowadzić do tamtych, jak : 

8. Swój — obcy. 
Demoniczność obcego, jego wa lory sakralne i magiczne. 
9. Dar •— zakaz daru. 
Dar jako „znak życia" — element więzi, komunikac j i społecznej; 

zakaz daru (ujęty jako zakaz wydawania z domu, pożyczania) wobec 
panującego porządku śmierci. 



84 J O A N N A T O K A R S K A , J E R Z Y W A S I L E W S K I , M A G D A L E N A Z M Y S Ł O W S K A 

V I I . K lasy f ika tory formalne (grupa wyodrębniona roboczo): 
Otwarcie — zamknięcie; Para — niepara; Centra lny — pery fery jny ; 

skrajny; Metafora — metonimia. 

I I 

Zważywszy, że p u n k t wyjścia stanowi pojęcie śmierci, wydaje się 
zasadne rozpoczynanie analizy obrzędów cyk lu życia ludzkiego od koń­
ca: od pogrzebu przez obrzęd weselny i występujące, zwłaszcza w g r u ­
pach marg ina lnych i ezoterycznych, f o rmy obrzędów inic jacy jnych, aż 
do obrzędowości narodzinowej. 

Ponieważ wszelki obrzęd polega m . i n . na t y m , by stan zaistniały 
naturaln ie wyrazić ku l tu rowo , przełożywszy go na język symboli , tak 
więc rytuał pogrzebowy — w swej pierwszej przyna jmnie j fazie — 
będzie zawierał elementy z szeregu śmierci, którymi zaakcentowana 
zostanie panująca sytuacja. Tego rodzaju szczegóły symboliczne w ob­
rzędzie pogrzebowym oraz w wyobrażeniach na temat zaświatów były 
już prezentowane w cytowanych wyżej pracach oraz zasygnalizowane 
przykładowo w przedstawionym zasobie opozycji — wystarczy więc 
przypomnieć takie momenty, j ak symboliczne błądzenie i gubienie zwłok 
w pewnych typach pochówku jako realizacja koncepcj i zakłóconej prze­
strzeni zaświatów i zakłóceń świadomości (orientacji), stosowane inwer ­
sje kierunków (aktywizacja lewej ręki), wyrażanie zatrzymania czasu 
przez wstrzymanie ruchu obrotowego, zakaz prac, zakazy pożywieniowe 
w czasie stypy, zakazy wydawania z domu i inne zakazy demonstrowa­
nia „znaków życia", destrukcję akcesoriów pogrzebowych, różne sposo­
by symbolicznego „u-martwienia", element nieparzystości w wyobra­
żeniach „tamtego świata". 

Mnie j oczywista wydaje się natomiast rola pojęcia śmierci w orga­
nizacj i obrzędu weselnego, a t y m samym i jego przydatność w analizie. 
A jednak symbol ika śmierci obecna jest w przeciągu całego ak tu za-
mążpójścia — od rozpoczynających zalotów aż po okres utrwalonego 
przeniesienia na stałe młodej żony do domu męża. Przystępując do 
szkicowego omówienia tego przebiegu trzeba stwierdzić, że w planie 
symbol icznym tradycyjne wesele stanowi obrzędowo opracowany mo­
ment wielorakiego przejścia: 1) jako porzucenie dotychczasowego t r y b u 
życia (panieńskiego, kawalerskiego) na rzecz rodzinnego — śmierć jest 
t u operatorem zmiany stanu; 2) jest to przejście od swoich do obcych 
(dla panny młodej) w społecznościach pat ry loka lnych : dla pana młodego 
jest to wyprawa do obcych po pannę młodą i powrót z nią do swoich; 
procesowi t emu odpowiada najdokładniej w planie mito log icznym w y ­
prawa herosa do innego świata i powrót ze zdobyczą. Ten sam schemat 
realizuje również baśń magiczna, będąca według ustaleń W. Proppa 



S M I E R C J A K O O R G A N I Z A T O R K U L T U R Y 85 

i E. Meletyńskiego przekształconą relacją z przebiegu inic jac j i , wzboga­
coną o elementy obrzędowości weselnej 3 . 

Oczywiście w obrzędzie weselnym tą płaszczyzną pojęciową, na któ­
re j może dokonać się pojawienie symbo l ik i śmierci, jest przede wszyst­
k i m para pojęć „swój—obcy", analogiczna w ramach archaicznej w i z j i 
świata do pary „ten—tamten świat". Można wyrazić wątpliwość, czy 
rzeczywiście realne małżeństwo, zawierane między przedstawicielami 
dwóch ws i oddalonych od siebie o paręnaście co najwyżej kilometrów 
(albo wręcz w obrębie tej samej wsi), jest procesem przejścia od swoich 
do obcych aż tak radykalnego, by prawdopodobne t u było zmitologizo-
wanie w wymiarze „ten—tamten świat" *. Wypada odpowiedzieć (od­
wołując się ad hoc do p r awd najbardziej e lementarnych ustalonych dla 
człowieka jako istoty ku l tu rowe j , np. przywołując słowa C. Lev i -Straus-
sa o zakazie kazirodztwa jako e lemetarnym wymogu istnienia społe­
czeństwa), że najwidoczniej poprawne małżeństwo musi być właśnie 
związkiem pomiędzy sobie obcymi (w przec iwnym razie byłoby to 
kazirodztwo, czy przynajmnie j endogamia) i obcość tę należy po wielo­
kroć symbolicznie, obrzędowo podkreślać. Stąd antytetyczność obu stron 
w obrzędzie weselnym, i ch przeciwstawianie sobie w różnych współ-
zawodnictwach, starciach słownych, prześmiewkach i tp . , stąd symbolicz­
na wrogość i „porywanie" młodej. 

Trzymając się ściśle materiału polskiego rozpocznijmy jego analizę 
od pierwszego zawiązku przyszłej akc j i weselnej, mianowicie od wstęp­
nej w i z y t y swatów w domu młodej. Już t u odnajdziemy m o t y w y kon ­
t a k t u dwóch światów, reprezentujących obcych sobie, wzajemnie wobec 
siebie odwrócony porządek: „podług odwiecznego zwyczaju wszystkie 
prawie obrzędy godowe odprawiano wśród nocy. Swat więc p r zybywa 
z młodzianem także późnym wieczorem do domu dz iewki i pukając do 
d r zw i l u b okna nawołuje" 5. Sam fakt przyjścia w nocy, w okresie czasu 
„na opak" w stosunku do właściwego, sugeruje odczytywanie swatów 
jako przybyszów z innego cokolwiek świata. Może nawet to zwykłe p u ­
kanie do d r zw i — zachowanie znamionujące przecież, zwłaszcza w k u l ­
turze wie jskie j , obcego — służy t u właśnie celowemu podkreśleniu te j 
obcości. Typowe słowa obrzędowego zagajenia wypowiadanego przez 
swatów dadzą się również podobnie interpretować: „Z daleka przybyliś-

* W. P r o p p , Istoriczeskije korni wolszebnoj skazki, Leningrad 1946, passim; 
E. M i e l e t y ń s k i , Poetika mija, Moskwa 1975, s. 262-268. 

4 O t ym, że w planie „realistycznym" wyjście za mąż nie stanowiło zbyt często 
wyjścia poza swojską ekumenę, niech świadczą choćby dane dotyczące wsi pod­
laskiej (chłopskiej, nieszlacheckiej) z lat 1864-1919: ponad 70°/o małżeństw zawarto 
w obrębie własnej para f i i ; w ponad 40«/o małżonkowie pochodzili z tej samej wsi , 
a w ponad 33%> — z jednej gromady. Patrz: D. M a r k o w s k a , Rodzina wiejska 
na Podlasiu 1863-1964, Wrocław 1970, s. 125-126. 

5 Z. G l o g e r , Rok polski, Warszawa 1900, s. 356. 



86 J O A N N A T O K A R S K A , J E R Z Y W A S I L E W S K I , M A G D A L E N A Z M Y S Ł O W S K A 

my... zbłądziliśmy... zginęła nam gąska (albo jałówka) może u was t u się 
znajduje..." M o t y w błądzenia to t ypowy mitologiczny topos dla oznacze­
nia sposobu poruszania się po t a m t y m świecie, podobnie też gubienie 
jako zachowanie ze sfery nieświadomości — nieintencjonalne, n iekon­
trolowane — jest zachowaniem pojawiającym się na s t yku dwóch 
światów. 

Strona młodego jeszcze raz wystąpi w r o l i obcych, podejrzewanych 
o to, że są przybyszami z innego świata — wtedy już, gdy pan młody 
przyjeżdża po narzeczoną. Obcość podkreślają t u zabiegi retardacyjne, 
opóźniające: niewpuszczanie orszaku do domu panny młodej, przeszkody 
przed wejściem i sprawdziany, wynikające z podejrzeń, że obcy są przy­
byszami ze zbyt daleka: „czy wyście aby nie Niemce?". Stąd pytanie 
o „paszport" (na co pokazywano kawałek pomazanego węglem papieru), 
a także o hasło: „a poszport macie, a hasło znacie?". Znajomość hasła — 
t u podobnie jak przed w r o t a m i baśniowego sezamu — umożliwia o twar­
cie granicy innego świata, granicy między swoimi a obcymi, jest bowiem 
świadectwem znajomości języka „tamtego świata". 

Owo pytanie o hasło zestawmy z i n n y m zwyczajem, w materiałach 
terenowych słabo reprezentowanym, lecz posiadającym bogatą l i t e ra ­
turę — z zadawaniem zagadek. Obrzędową oprawę dla zagadek stanowią 
właśnie rytuały weselne i inicjacyjne, t u zdaniem niektórych badaczy 
t k w i ich geneza e . Zbliżamy się tu ta j do kwest i i wymagającej odrębnego, 
obszernego potraktowania: wyprawa na „tamten świat" jako rozpozna­
wanie niewiadomego, pokonanie granicy między znanym a nieznanym, 
zdobywanie wiedzy tajemnej. A zarazem problematyka zagadek wiąże 
się nierozdzielnie ze z jawiskiem maskowania językowego w kontakcie 
z t a m t y m światem: tabuizacja słów, omówienia metaforyczne, języki 
sztuczne, sekretne. Na t y m miejscu kwestię tę możemy przedstawić je­
dynie szkicowo. 

Zwróćmy uwagę, że mediacyjnej r o l i zagadki — umieszczonej 
w p u n k c i e ' granicznym między dwiema kra inami , t am gdzie stróżuje 
Sf inks — odpowiada znamienna dwoistość je j budowy. Nie miejsce t u 
na analizę folklorystyczną, ale proste przykłady wystarczająco wyraź­
nie sugerują prawidłowość: „nie je, nie pije, a chodzi i b i j e " , albo 
„stała panna biała, sto sukienek miała, jak ją rozbieral i , to wszyscy pła­
k a l i " . Dwoistość można dostrzec w t y m , że zamaskowany obiekt, który 
trzeba odgadnąć, opisywany jest tak jak człowiek, podczas gdy okazuje 
się być m a r t w y m przedmiotem (zegar) albo rośliną (cebula). Zagadka 
łączy zatem to, co nie daje się połączyć, co należy do różnych sfer: 

0 Patrz пр.:  A. T y l o r , English Riddles from Oral Tradition, Berkeley 1951, 
s. 687-688; W. M i t r o f a n o w a , Russkije narodnyje zagadki, Leningrad 1978, 
s. 34-35, 118; L. M a l i n o w s k i , Zarysy życia ludowego na Szlązku, „Ateneum", 
t. I I , Warszawa 1877, s. 648. 



ŚMIERĆ J A K O O R G A N I Z A T O R K U L T U R Y 87 

k u l t u r y i natury , człowieka i przyrody, ale przede wszystk im łączy 
kategorie ożywionego i nieożywionego. Stwierdzono to dla próby zaga­
dek europejskich; nie inaczej wyglądają rezul taty analizy zagadek 
polskich, których badacz powiada, iż: „zagadka jest przeistoczeniem 
tego, co martwe, w to, co żywe [...]. Ożywia ona rzeczy mar twe nie t y l ko 
w t y m znaczeniu, że dobiera dla n ich przedmioty zastępcze z kręgu 
istot żywych, lecz i w t y m także, iż przedstawia te istoty w ruchu i dzia­
łaniu" 7. 

A le końcowe stwierdzenie, iż w metamorfozie te j „wyraźnie się prze­
jawia głęboka, przenikająca cały fo lk lor tendencja animizująca i antro-
pomorf iczna" uznajemy za niewystarczające. Naszym zdaniem tłuma­
czenie owego przejścia od nieożywionego do ożywionego powinno 
uwzględniać obrzędową „lokalizację" zagadki na s tyku dwóch światów, 
je j r o l i jako klucza do świata Nieznanego, świata obłożonego zresztą 
językowym tabu, gdzie obowiązują nakazy metaforyzacj i języka. Roz­
wiązywanie zagadki jest sprawdzianem umiejętności mówienia o rze­
czach mar twych j akby były żywe, a więc mówienia w języku jednego 
świata o rzeczach innego świata. Jest zatem próbą umiejętności prze­
chodzenia między dwoma światami na płaszczyźnie czysto językowej, 
inte lektualne j . 

Obrzęd weselny lub in ic jacy jny może zawierać analogiczne spraw­
dziany, przeniesione na inne płaszczyzny. Na mongolskim weselu pan 
młody mus i rozwiązać węzeł, który jest przecież j akby przeformułowa-
n iem idei zagadki z poziomu abstrakcj i inte lektualno-werbalnej na po­
ziom konkretnie manualny; jeszcze częściej zadanie polega tam na roz-
łamaniu dwóch kręgów szyjnych barana, kręgów, które są ze sobą 
w skompl ikowany sposób zczepione. T raktu je się to jako sprawdzian 
nie siły, lecz mądrości. Zbliżony sens może posiadać notowany w pol ­
skiej ku l turze lffdowej zwyczaj mikro- in ic jacy jny : idącemu po raz p ierw-
do szkoły dziecku daje się do rozwiązania węzeł, zawiązany na prze­
chowanej od urodzenia pępowinie, a motywac jami : „żeby było mundre, 
cwane, żeby miało dobrą pamięć". Rozplatanie węzła — tak jak i roz­
wikłanie zagadki — to w obrzędzie in i c jacy jnym zarówno otwarcie 
drogi , sprawdzian kwa l i f i kac j i uprawniających do wkroczenia w obręb 
innego świata, j ak też lapidarne podsumowanie poby tu tam: symbo­
liczna kwintesencja kluczenia po splątanym labiryncie zaświatów, po 
którym wędrówka przynosi wiedzę. 

Weselna wyprawa pana młodego nawet w tekstach przyśpiewek we­
selnych opisywana jest jako daleka droga w nieznane. Nieprzypadkowo 
w swej oracj i drużba — przedstawiwszy się słowami „przybyliśmy z k r a -

7 K . K ó n g á s M a r a n d a , The Logic of Riddles, [w:] Structural Analysis of 
Oral Tradition, Philadelphia 1971; J . M. К a s j a n, Poetyka polskiej zagadki lu­
dowej, Toruń 1976, s. 16, 20, 55. 



88 J O A N N A T O K A R S K A , J E R Z Y W A S I L E W S K I , M A G D A L E N A Z M Y S Ł O W S K A 

j u bardzo dalekiego" — nazywa pana młodego „śmiałkiem"; jego podróż 
ma cechy w y p r a w y baśniowego śmiałka do innego państwa. „Jedziemy, 
jedziemy dróżeczki nie wiemy, kogóż się spytamy, nikogo nie znamy" — 
ta przyśpiewka może być odczytana wręcz jako opis pośmiertnych pery­
pe t i i duszy w zaświatach, błądzącej w poszukiwaniu drogi do r a j u 8 . 

Nic tedy dziwnego, że w momencie opuszczania domostwa panny 
młodej, we wspólnej drodze do kościoła, pojawia się znamienny zakaz, 
który towarzyszy wsze lk im wyjściom z „tamtego, świata": „nie wolno 
młodym oglądać się za siebie, póki chata, z której wyszl i , nie- zniknie 
i m z o c z u " 9 . Jego naruszenie skończyłoby się tragicznie, oznaczałoby 
bowiem ulegnięcie porządkowi „tamtego", zorientowanego na tył (tak 
jak i na dół oraz w lewo) świata śmierci i uniemożliwiło wyjście na 
świat życia. Logiczny jest on więc zwłaszcza wobec osoby pana młode­
go, dla panny młodej ma natomiast sens t y lko abstrakcyjno-formalny, 
w wymiarze czasu: odwrócenie się w tył oznaczałoby zwrócenie się k u 
przeszłości, niepożądane wobec zamierzonego obrzędu przejścia, zmia­
n y stanu. W te j sytuacj i można uznać za znamienne, iż współcześnie 
zakaz ten spotyka się w symetrycznie odwróconej postaci — jako na­
kaz z celowościową, magiczną motywacją: panna młoda powinna odwra­
cać się za siebie, żeby d ruhny powychodziły za mąż. Tak j ak zmarły 
odwożony na cmentarz „zabiera ze sobą" t ych co się odwrócili, tak t u 
panna młoda „zabierze" do ślubu pozostałe panny. Odwrócenie się usta­
nawia związek między osobą odchodzącą a opuszczonymi, przy czym 
umysł archaiczny „ma do w y b o r u " : czy w wypadku wyjazdu panny 
młodej uznać ten związek za niekorzystny dla nie j (bo ją zat rzymu­
jący), czy też za korzystny dla innych dziewcząt (bo je wyprowadza­
jący). 

Te teksty weselne, które opisują akcję obrzędu niejako z perspekty­
w y panny młodej, np. pieśni śpiewane przez weselników z je j strony, 
opisują drogę jako odejście w krainę śmierci. Lamentom młodej na 
odjezdnym towarzyszy nieodzowny w obrzędach o charakterze pogrze­
bowym płacz r y tua lny : 

Już więcej sypiać t u nie będę 
Bo się stąd daleko przesiędę [...] 
Gdy była od matk i w pół drogi, 
Płakała ąż m i żal niebogi. 
Tuż ja t u będę mieszkała 
Jakbym się na inszy świat dostała i e . 

8 Czyni tak podający ten tekst (nie łącząc go zresztą z weselem) J . К o 1 b u -
s z e w s k i , Dziwne podróże, dziwni podróżnicy, Warszawa 1977, s. 47. 

• H. B i e g e l e i s e n , Ze studiów nad pieśniami i obrzędami weselnymi, 
„Wisła", t. 7: 1893, s. 494. 

" Tekst XVI-wieczny cyt. za: K. W ó j с i e с к i , Zarysy domowe, Warszawa 
1842, t. IV , s. 182. 



S M I E R C J A K O O R G A N I Z A T O R K U L T U R Y 89 

Owe „wpół d rog i " to l in ia graniczna między obszarem swoim 
a obcym, akcentowana we współczesnym weselu szlabanem pokonywa­
n y m za w y k u p z wódki, dawnie j — po uzgodnieniu przez specjalnego 
wysłannika — swata lub swastkę. W planie mito log icznym odpowiada 
jej granica obu światów, zaś przekraczający ją wysłannik — mediator, 
choćby jako „boski oszust", złodziej nawet, tzw. tr ickster , to odwiecz­
na postać światowych mito log i i . Zasygnalizujmy, że analogie te j m i t o ­
logicznej postaci wobec ról obrzędowych swatów-rajków wymagałyby 
oddzielnej, obszernej prezentacji. 

Przedstawiony powyżej zakaz odwracania się za siebie w chw i l i 
przejścia to t y l ko jedna z w i e lu reguł stanowiących, iż opuszczanie 
innego świata musi odbywać się w sposób zdecydowany, dynamiczny. 
Szybkość, jazda na wyścigi — to nieodzowne cechy przejazdu orszaku 
w t r adycy jnym weselu. N i k t nie chce być ostatni, osobie samotnej zaś, 
jadącej w pojedynkę, nie wolno jechać na końcu, bo by ją diabeł por­
wał. Ten sam sens mają też tradycyjne zalecenia pośpiechu dla klęczą­
cej przed ołtarzem panny: które z młodych wstanie jako pierwsze z klę­
czek, pierwsze skończy modlitwę przy bocznym ołtarzu, pierwsze w y j -
dzie z kościoła — to będzie górą w małżeńskim pożyciu. Pod postacią 
wróżby magicznej o zewnętrznie „życiowym" charakterze u k r y w a się 
t u recepta mitologicznego pochodzenia, zalecająca, by oderwanie się od 
świata sakralnego następowało w sposób dynamiczny. 

Owa — nazw i jmy ją tak — „zasada szybkiego p o w r o t u " dotyczy 
zarówno powrotów z cmentarza, j ak też z t ych miejsc — klasy f ikacy j ­
nych zaświatów — gdzie po zabiegu magicznym pozostawiano kołtun, 
chorobę i tp . ; obowiązywała też w powrotach dziewcząt z obrzędów świę­
tojańskich. Biegiem, na wyścigi wracano z pasterki i rezurekcj i ; z nie­
w i e l k i m chyba r y zyk i em przyjmować można archaiczny rodowód t y ch 
uroczystości jako spotkań z duszami przodków (rodzaj „dziadów"), choć 
oczywiście motywacja ma dziś wyłącznie magiczny charakter: „kto 
pierwszy wróci do domu, ten pierwszy na wiosnę skończy prace w p o l u ' , 

Zauważmy na marginesie, że występujące w tak ich razach magiczne-
motywacje przykrywają sens głębszy, bo dotyczący zrębów w i z j i świa­
ta. Na przykład zwyczajowe trzaskanie z bata w trakcie przejazdów 
orszaku weselnego jest motywowane jako odstraszanie złych duchów 
grożących pannie młodej. I choć jest to tłumaczenie „zgodne ze s t ruk­
turą" (przejście jako okres z logicznego p u n k t u widzenia niepewny, 
ambiwalentny, stąd zagrożenie demoniczne), uznajmy je t y lko za mo­
tywację powierzchniową, bliską in formatorom z rac j i swej — znamien­
nej dla magi i — i luzorycznej celowości, przydatności. Wyjaśnienia takie 
stanowią warstwę głębszą wprawdzie niż „wtórne racjonalizacje", ale 
nie sięgają poziomu sensu ukrytego w ramach w i z j i świata — w t y m 
wypadku świata rozdwojonego, w przejściu między sferami którego obo­
wiązuje reguła dynamizmu. 



90 J O A N N A T O K A R S K A , J E R Z Y W A S I L E W S K I , M A G D A L E N A Z M Y S Ł O W S K A 

To, co w obrzędach weselnych zaznaczone jest przez symboliczne 
porwanie („małżeństwo przez porwanie " — złuda XIX-wiecznego ewo-
lucjonizmu, rozumiejącego symbol l i t y l ko jako przeżytek) albo przez 
realne kradzieże w gronie weselnych gości, ma swe odpowiedniki na 
poziomie mito log icznym i ba jkowym. Na t y m pierwszym •— kradzież, 
oszustwo to typowe sposoby uzyskania dóbr niebiańskich dla ludzi , na 
d rug im — ucieczka z księżniczką z podziemnego świata to sposób za­
warcia małżeństwa tak oczywisty, że prze t rwa on w najpopularnie j ­
szych przekształceniach gatunków l i terackich w ku l turze popularnej , 
we wszelkiego t y p u motywach uprowadzenia i t d . I n n y m aniżeli uciecz­
ka sposobem dynamicznego przełamania granicy obu światów jest w y ­
gonienie: w ,,tę stronę", z r a ju na ziemię — Adama i Ewy; w „tamtą" — 
duchów, gdy przestają być potrzebne, po zakończeniu „dziadów" 
(a kysz!) albo seansów magicznych {apage satanás]). Przykłady można 
by oczywiście mnożyć. 

Dogłębna analiza owego dynamizmu jako wspólnego mianownika 
w i e lu epizodów ulokowanych na granicy światów musiałaby być prze­
prowadzona na k i l k u planach. Szkicując ją t u stwierdzimy, iż jeśli po­
zostać na tej płaszczyźnie analitycznej, która obejmuje zręby świato­
poglądu, trzeba by rzec, iż jak ieko lwiek przejście między tak radyka l ­
nie różnymi od, siebie sferami, j ak życie i śmierć, może się odbywać 
jedynie na zasadzie skoku. Żadne płynne pokonanie dzielącego je dy­
stansu nie jest możliwe. Gwałtem i porwaniem jest przecież sama 
śmierć — co zostało zapisane w t y l u już tekstach, podobnie j ak t y lko 
na drodze „porwania", „uniesienia" może się odbyć mistyczne „zachwy­
cenie do n ieba" (gr. ékstasis — porwanie, zachwyt). 

Wyrażając to samo na płaszczyźnie zasad formalnych, rządzących 
konstrukcją obrzędu albo budową tekstu, można by zapewne powie­
dzieć, że przeskok jest j edynym sposobem przejścia między dwoma sta­
nami albo między dwiema przestrzeniami akcj i , ioci — jeśli są one 
rzeczywiście różne, jeśli dokonuje się t u istotna zmiana jakościowa. 

Jeśli wreszcie pozostać przy analizie konkre tnych wyobrażeń, to 
można spostrzec, że niektóre cechy obrazów „tego" i „tamtego świata" 
powstały na bazie paradygmatu rozdwojonej na świadomość i nieświa­
domość psychik i ludzkie j . Skoro więc np. baśniowo-podaniowy i n n y 
świat modelowany jest na podobieństwo k ra iny snu czy też halucyna­
cj i , to nic dziwnego, że wyjście zeń będzie przedstawione jako skok 
podobny do obudzenia — z charakterystyczną dematerializacją i luzo­
rycznych złud: czapka złotych monet wynies ionych z podziemi zmienia 
się nagle w czapkę suchych liści, ciała zaś pięknych kobiet — w szkie­
l e ty wisielców. 

Podobne obrazy przewijają się w tekstach weselnych. Domostwo 
pana młodego malowane jest w pieśniach i w oracjach zapraszających 
jako świat na opak — komiczny i t y m różniący się od „prawdziwych" 



S M I K R C J A K O O R G A N I Z A T O R K U L T U R Y 91 

zaświatów, ale podobnie jak one budowany z antymater i i . Przykłady 
można by mnożyć, obfitowałyby one w szczegóły opisujące dom mło­
dego jako zbudowany z antymateriałów, tak ich jak w ia t r , t rawa i tp . , 
gdzie poczęstunkiem będzie antyjedzenie. „Zapraszamy na wieprza tucz­
nego, miotłą potrącanego, ino że go t am nie będzie całego... Będzie 
koza bez ogona, wół miotłą zab i ty " i t d . Podsumowaniem tej weselnej 
uczty jako gościny w i luzorycznym antyświecie są słowa drużby: „i ja 
t a m byłem, miód, w ino piłem, wszystko po brodzie ciekło, do gęby 
nic nie trafiło". 

Postacie z kręgu pana młodego monstrualizują w tej części wesela 
własną obcość (niejako na użytek strony przeciwnej) przez przebiera­
nie się — już to w łachmany sugerujące wędrownych dziadów, już to 
w strój parodiujący g rupy obce — Żydów, Cyganów; łamańce językowe 
mają też stanowić naśladownictwo ich języka, w którym dobijano ta rgu 
za pannę młodą, płacąc znów antypieniędzmi (skorupami potłuczonych 
garnków, jajek). Sytuacja jest zresztą do pewnego stopnia symetrycz­
na — pannę młodą również przebierano: „za mamunę", także już wcześ­
nie j matka je j występowała w odwróconym sierścią na wierzch kożu­
chu, symbolizując w i l ka . 

W n o w y m domostwie ma miejsce kulminac ja procesu przechodzenia 
od życia przez śmierć do ponownego odżycia w zmienionej postaci. 
Młodą obowiązywały dotąd zakazy charakterystyczne dla sytuacj i śmier­
ci : zakaz patrzenia do lustra, zakaz noszenia w s t ro ju weselnym rzeczy 
ko lo ru czerwonego, zakaz śmiechu. Nakazywano je j milczenie (z mate­
riału pozapolskiego: także bezruch w momencie zmiany stroju) obowią­
zywał ją też — czasem przez t r zy dn i , wespół z panem młodym •— 
post; ten ostatni zwyczaj spotykany jest także pozaeuropejskim, chrze­
ścijańskim kręgiem k u l t u r o w y m , co pozwala wykluczyć wyjaśnienie 
argumentem l i turg i c znym, typowe dla informatorów: młodzi poszczą, 
bo będą przystępować do sakramentów. Post, metonimia śmierci składa 
się na zespół środków powodujących zmianę stanu przez symboliczne 
uśmiercenie. 

Przybywając do domu męża młoda reprezentuje niewiedzę i działa­
nie na opak, charakterystyczne dla swego („tamtego") świata. Nie umie 
wykonać podstawowych czynności: siada przy wręczonej kądzieli i uda­
je, że nie umie prząść, pozoruje nieumiejętność zamiatania, mielenia, 
zmywania. Proszona do tańca kuleje, dopiero symboliczne przekucie j e j 
przez kowala uwa ln ia ją od tej ułomności. Przyśpiewki ironizują na 
je j temat, że nie wie nawet, jak się woła na zwierzęta domowe. Od 
teściowej „uczy się" najzwykle jszych czynności gospodarczych, tak ich 
nawet, j ak pierwsze gotowanie wody. 

Szczegóły te przywodzą na myśl te momenty z opisów inic jac j i p le­
miennych, kiedy to adepci, powróciwszy po zakończonych ceremoniach 
do domów, pozorują nieznajomość mowy, umiejętności jedzenia i na j -

teriały Antropologiczno-Archeologiczne i Etnograficzne", t. 4 cz. 3, s. 17. 



92 J O A N N A T O K A R S K A , J E R Z Y W A S I L E W S K I , M A G D A L E N A Z M Y S Ł O W S K A 

prostszych nawet sposobów pracy, by t y m symbolicznie wyrazić fakt 
swych nowych narodzin. 

Analizując zbieżność symbol ik i obrzędów weselnego i inicjacyjnego 
trzeba uwzględnić fakt , że w ku l turach kręgu — ogólnie mówiąc — 
euroazjatyckiego wesele prawdopodobnie wyparło i zastąpiło inicjację. 
To ono przecież, a nie, jak w społecznościach plemiennych A f r y k i czy 
Ameryk i , stanowi najważniejszą, najbardziej rozbudowaną ceremonię 
w c yk lu obrzędowym życia człowieka. Być może wolno to wiązać z pro­
cesem postępującej od wieków w społecznościach kręgu euroazjatyckie­
go „detrybalizacji", z bardziej t u zaawansowanymi procesami wyłania­
nia się jednostki ludzkie j , i n d y w i d u u m jako podmiotu działań społecz­
nych, a więc i obrzędowych. Zawarcie małżeństwa bowiem z na tury 
swej jest aktem o bardziej jednostkowym charakterze, aniżeli zbioro­
wa — w ramach g rupy rówieśniczej — inicjacja. Może więc w t oku 
owego wypierania in ic jac j i przez wesele nastąpiło pewne wchłonięcie, 
dziedziczenie elementów zamierającego obrzędu przez nowy. Było to 
o ty le konieczne, że wesele w swej warstwie symbolicznej nie może 
ograniczać się do zademonstrowania dokonującego się f ak tu społecznego 
(podjęcie wspólnych działań produkcy jnych, prokreacyjnych itp.) , ale 
musi ak t ten poprzedzić p e w n y m mito log icznym wprowadzeniem. Nie­
gdyś dawała je właśnie ceremonia inicjacyjna, a obecne wesele podej­
mie ów wątek — nazw i jmy go — „powrotu do praczasu"; w przypadku 
wesela polskiego będzie to powrót do sytuacj i rajskiej oraz do p ie rw­
szej pary ludzkie j . 

Chcąc zrozumieć sens owego powro tu trzeba odwołać się do zasady 
biologicznej, a możliwej do przeniesienia także na g run t k u l t u r y ducho­
we j : „ontogeneza powtarza filogenezę". Każde zawarcie małżeństwa, 
a więc zapoczątkowanie kolejnego odcinka egzystencji ga tunku ludz­
kiego, wymaga powro tu do pary prarodziców; gdy łańcuch pokoleń ma 
przedłużyć się o następne ogniwo, wtedy wraca się do ogniwa p ierw­
szego, do — językiem biologi i mówiąc — „środowiska macierzystego" 
gatunku. 

Przyrównywanie pary młodej do Adama i E w y to częsty zabieg 
w t radycy jnych oracjach weselnych. W symoblicznych akcesoriach 
obrzędu u jawnia się nawiązanie do Raju i Drzewa Wiadomości, którego 
owoc był przecież przyczyną czy środkiem połączenia pierwszej pary. 
Symbolikę tę niosą w weselu przede wszystk im rózga weselna oraz 
kołacz (korowaj). Ta pierwsza jest niekiedy dosłownie t raktowana jako 
pochodząca z rajskiego drzewa: używana w śląskim weselu latoroska 
pochodzi — jak to formułuje oracja starosty — „z drzewa oliwnego, 
które urosło na grobie człowieka pierwszego — to jest Adama [...] Bóg 
posłał Anioła swego po latoroskę do drzewa tego, co w pojstrzodku r a ju 



S M I E R C J A K O O R G A N I Z A T O R K U L T U R Y 93 

stoi [...] t ak tez ta oblubienica posyła tę gałązęckę swojemu oblubień­
c o w i " 

Trzeba przy t y m pamiętać, że pod te b ib l i jne wyobrażenia k u l t u r a 
ludowa podprowadziła niejako swój własny archaiczny obraz — mo tyw 
kosmicznego drzewa życia, skądinąd tkwiący przecież także u podłoża 
przedstawień księgi rodzaju. Zwracano już uwagę na to, że pod po­
stacią weselnego korowaja realizuje się archetyp drzewa kosmicznego u . 
Wystarczy zatem, jeśli odnotujemy takie dodatkowe szczegóły, j ak za­
każa używania soli do ciasta na kołacz; pamiętać trzeba, że sól to t ypowy 
środek i z porządku życia, niewskazany w kontakcie ze światem transcen­
dentnym. Przepisy określające sposób przynoszenia wody do ciasta albo 
gałęzi do zdobienia kołacza (woda „nie napoczęta" powinna być czer­
pana w milczeniu, na czczo) są identyczne jak przy zdobywaniu środ­
ków magicznych z „tamtego świata". Znajduje to swe potwierdzenie 
w tekstach pieśni podkreślających, że kołacz albo rózga weselna przy­
były z daleka, że dla ich zdobycia przedsięwzięto wyprawę przez obcy, 
dz ik i k r a j . W po lsk im weselu nie padają wprawdzie słowa aż tak w y r a ­
ziście malujące in fe rna lny pejzaż „tamtego świata", j ak na przykład 
w weselu rumuńskim: „przemierzyłem pomroczne dol iny, obszedłem p u -
stopasne stogi, poschodziłem nieschodzone drogi, przepłynąłem nie-
otęchłą wodę, aż dotarłem w te tu ta j p rog i " , nie ma też tak wyraźnych 
nawiązań do idei drzewa kosmicznego, j ak wspinaczka pana młodego 
na słup lub stojące pośrodku ws i drzewo 1 3 . T y m niemnie j podobne jest 
przecież znaczenie t ypowych sformułowań towarzyszących prezentacji 
przez starościnę rózgi weselnej: „nalatałam się po wąwozach, naspina-
łam się k ieby koza" u . 

Zbliżony sens — wędrówki, powro tu do pierwszego p u n k t u w cza­
sie i przestrzeni, podróży w głąb sacrum — można chyba dostrzec 
w dawnym zwyczaju, zgodnie z którym para młoda przed ślubem wcho­
dziła za ołtarz w kościele, by wspólnie spożyć t a m chleb 1 5 . Takie wejście 
za ołtarz jest — jeśli wolno wnosić choćby z analogicznych zachowań 
w ramach p r a k t y k dewocyjno-rel ig i jnych, j ak np. przechodzenie na 
klęczkach obejścia za cudownym obrazem — wyprawą w sferę jądra 
sacrum. Można ją chyba przyrównać do inic jacyjnej wędrówki w głąb 

1 1 L. M a l i n o w s k i , Zbiór oracji weselnych z okolic Opola, „Materiały An t ro -
pologiczno-Archeologiczne i Etnograficzne"; t. 5: 1901, s. 249-251. 

1 г W. I w a n o w , W. T o p o r ó w , Issledowanije w oblasti sławianskich driew-
nostiej, Moskwa 1974, s. 243-258. 

1 8 R. V u 1 с a n e s с u, Kolumna niebios, Warszawa 1979, s. 96-98, 52. 
1 1 Z. W a s i l e w s k i , Przyczynek do etnografii Krakowiaków, „Wisła", t. 6: 

189*2, s. 195. 
1 5 S. U d z i e l a , Dwory. Zapiski etnograficzne z roku 1901 i 1902, „Prace i Ma­

teriały Antropologiczno-Archeologiczne i Etnograficzne", t. 4 cz. 3, s. 17. 



94 J O A N N A T O K A R S K A , J E R Z Y W A S I L E W S K I , M A G D A L E N A Z M Y S Ł O W S K A 

l ab i r yn tu , która również przynosi mistyczne poznanie, uzdrowienie, od­
nowienie. 

Wyjaśnienie sensu tej w y p r a w y — podobnie j ak i zrozumienie sym­
bolicznych nawiązań do sytuacj i rajskie j — w obrzędzie weselnym, 
w momencie rozpoczęcia tego etapu życia, którego istotną cechą będzie 
prokreacja, wymaga odwołania się do znaczenia obrzędu in ic jac j i jako 
wprowadzenia w tajemnice sprzężonych ze sobą zjawisk seksu i śmierci. 

I I I 

Można powiedzieć, że r y t m życia ludzkiego wyznaczają inicjacje. 
Mediacja w ramach opozycji życie—śmierć leży u podstaw wszelkiego 
rozwoju i zmiany. Zachodzi ona przy in ic jac j i nowo narodzonego dziec­
ka, w ceremonii osiągania dojrzałości, przy in ic jac j i w małżeństwo, 
w chorobę (pobyt w sanatorium), w śmierć, w podróż, przy sakralnych 
wyłączeniach t y p u : p ie lgrzymka, kapłaństwo, ascetyzm, niełaska, za­
przysiężenie zemsty i t d . Wa lo ru inicjacyjnego nabierają wszelkie czyn­
ności, którym towarzyszy czynnik losowości, niepewności co do ich re­
zul tatu, a także te, które wykonu j emy po raz pierwszy. I n n y m wyróż­
n ik i em t y c h działań jest ich żywa barwa emocjonalna. Inicjacją więc 
nazwać możemy również ważny egzamin, g r y z kategor i i alea 1 6 czy akt 
miłosny. Rekonstruując sposób, w j a k i odbywa się mediacja między 
światami, napotykamy względnie stały zespół rekwizytów, których se­
mantykę wyjaśnia ich usytuowanie w ramach opozycji życie—śmierć. 

I tak najistotniejszy i najdłuższy etap in ic jac j i , okres marginesowy 
(okres pobytu na „tamtym świecie") wypełniony jest powracającymi 
uparcie meton imiami śmierci. Inicjowanego obowiązuje milczenie (gro­
bowe), zakaz śmiechu (znak życia), podkreśla się jego niedojrzałość czy 
dziewictwo, bi je się go i t o r tu ru j e , upi ja do nieprzytomności l u b usypia. 
Użycie halucynogenów, szeroko rozpowszechnione w obrzędach plemien­
nych, zadawanie bólu, lęk czy sen kierują inicjowanego w głąb własnej 
psychiki , osyłając w krainę podświadomości. Kon tak t z nią umożliwia 
integrację na wyższym poziomie osobowości. Podobny jest sens ośmie­
szania, któremu często poddawany jest np. kosiarz w wyzwol inach, 
fryc — wilk. Z jednej strony wyśmiewanie to manifestacja świata „na 
opak", gdzie „sedno" jest „cetnem", a mądrość — głupotą, z drugie j 
zaś szłoby t u o rozbicie osobowości inicjowanego, osiągane poprzez re­
latywizację, ukazywanie rewersu otoczenia kulturowego, w j a k i m żyje. 
Inne reguły „tamtej s t rony" , który podporządkowuje się neofita, to 
zwyczaj czernienia twarzy sadzą lub krwią (np. pierwszej upolowanej 
zwierzyny) , wywrócone na opak ubranie i bu ty (inicjacje kosiarzy), 
obowiązek postu (na czczo, po wymiotach) . 

1 5 Klasyfikacja gier wg R. С a i 11 o i s, Żywioł i lad, Warszawa 1973. 



ŚMIERĆ J A K O O R G A N I Z A T O R K U L T U R Y 95 

Istotna jest też odludność okolicy, gdzie odbywa się inicjacja, j e j 
zaświatowy charakter. Zakrzywienie przestrzeni, je j czas wewnętrzny 
(czas—bezczas, zwolniony jego wpływ; dzień—noc) powodują, że błą­
dzenie jest elementem obrzędu przejścia. Chcąc wyjść z l a b i r y n t u i n i ­
c jowany mus i przyswoić reguły, które n i m rządzą. Uczy się więc tajnej 
„opacznej" mowy, musi też poznać hasło, otwierające granicę zaświatów. 
Dopiero wówczas osiągnie cel inic jacj i , zdobędzie ba jkowy środek ma­
giczny. W inicjacjach zawodowych jest n i m wiedza zawodowa, w g r u ­
pach ezoterycznych znajomość tajemnic związku. Znakiem j e j posiada­
nia jest piętno (dziarg u gitowców, nowe imię itd. ) . Odrodzonego p r z y j ­
muje się do wspólnoty, co pieczętuje się podawaniem ręki, of iarowaniem 
nowej koszuli , wspólnym pic iem wódki. 

Zarysowany scenariusz obrzędów prześledźmy w materiale. 
A b y psychodrama inic jacyjna przebiegała pomyślnie, konieczne jest 

utrzymanie w tajemnicy t e r m i n u je j rozpoczęcia. Jak zawsze, śmierć 
przychodzi znienacka. Częsty jest więc m o t y w porwania neofitów, za­
skakiwania ich in i c jacy jnym zadaniem, które krzyżuje plany. Rozpoczy­
na się etap marginesowy. „Kiedy zbliżało się południe staral i się kosia­
rze fryca obkosić, to jest kosząc zamknąć go wokoło" 1 7. 

„Towarzysze biorą go już od rana pod swoją opiekę, nawet jego kosę i osełką 
do ostrzenia kosy służącą, ale kosi razem z n i m i do południa, jak w dzień zwykły. 
Po obiedzie już od niechcenia bierze się do pracy, składa kosę, siada, niby bardzo 
utrudzony. W porze podwieczorku towarzysze zatykają w ziemi trzonkiem, czyli 
kosiskiem cztery kosy w czworokąt tak, iż w górze kosy te stykają się pośrodku 
końcami, poprószone z wierzchu sianem, tworzą jakby baldachim. Pod t y m balda­
chimem, gdzie ma się odbyć ceremonia, kładą na ziemi więzkę skoszonej t rawy 
jako siedzenie dla »sędziego« i dla »księdza«" J s . 

Izolacja jryców jest wyraźna. Ostrzegawczo pobrzękuje się w kosy, 
niebezpieczeństwo sygnalizują też czerwone chustki . Zamyka się prze­
strzeń wokół inicjowanego. 

Podobnie w czasie obrzędów zapustnych. Karczma, w której odby­
wał się babski comber, podkoziołek czy inne zabawy in ic jacy jno-matry-
monialne nieżonatych była starannie izolowana. Wewnątrz czyniono ha­
łas na patelniach. D r z w i karczmy zagradzano ławą. Czasem stał przy 
n ich „odźwierny" pilnujący, by nie wchodz i l i pożenieni. Sankcją za 
wtargnięcie do n ie j było natychmiastowe piętnowanie popiołem, ożo-
gami czy też zabieranie czapek. 

Bardzo ciekawe są też obrzędy przejścia, występujące współcześnie 
w grupach tzw. marginesu społecznego 1 9. Jak zobaczymy, oparte są 

" W. H n a t i u k, Frycówka, „Lud", t. I I I : 1897, s. 70. 
1 8 Z. G l o g e r , Rok polski w życiu, tradycji i pieśni, Warszawa 1900, s. 281-283. 
1 9 Informacje dotyczące obrzędów przejścia w grupach marginesu społecznego 

oraz w wojsku zawdzięczamy kol . Adamowi Walkowiakowi . 



96 J O A N N A T O K A R S K A , J E R Z Y W A S I L E W S K I , M A G D A L E N A Z M Y S Ł O W S K A 

one na klasycznym schemacie in ic jac j i . Oto np. ceremonia pierwszego 
dziargu. Gdy stwierdzono już, że „nowy" nadaje się na „git człowieka", 
umawiano się na spotkanie, na które opiekun przyprowadzał kandy­
data. Tam upijano go do nieprzytomności i robiono dziarg, wkłuwając 
igłą atrament. Później wywożono go gdzieś (najczęściej za miasto, nad 
Wisłę, do lasu) i czekano aż wytrzeźwieje. Obowiązuje zakaz u jawnia­
nia znaków życia. „Wilkowi przed wyzwo l inami nie wolno było się 
śmiać, na poczęstunku zaś we dworze nie wolno m u było przyjąć k ie­
liszka z niczyjej ręki, musiał go podjąć z ziemi ustami. Do karczmy 
nie puszczają przez cały czas wyzwo l in żadnej k o b i e t y " 2 0 . Następuje 
poczęstunek, po którym wszyscy oddalają się i idą do karczmy. „Wi lk" 
opłaca muzykę i gorzałkę. Do tańca nie wolno m u iść, dopóki go „star­
szy" nie o g o l i 2 1 . Podkreślana jest nieświadomość, marność, niedojrza­
łość inicjowanego. Nie wolno m u zachowywać się „jak zwyk le " , „po 
l u d z k u " , śmiać się, jeść, ruszać się. Wśród garncarzy istniały zwyczaje 
zakazujące uczniowi nosić długie spodnie i krawat , palić t y t on iu , wcho­
dzić do gospody, w której siedzieli mistrzowie. Czasem do końca nauk i 
n ie wolno m u było mieszkać z żoną 2 2 . 

W okresie marginesowym nowicjusz musi zachowywać się zgodnie 
z wymaganiami rzeczywistości, w którą wszedł. Rozpoczyna wędrówkę 
po wiedzę. Zdobywa ją poprzez ciężkie próby fizyczne i moralne, któ­
r y c h dostarczają m u ba jkowi donatorzy. Jeśli ktoś chciał zostać „czło­
w i e k i e m " („gitowcy" nazywają siebie „ludźmi" — nie zawsze nawet 
dodając określenie „git" ) i dostać pierwszy dziarg (nacięcie, tatuaż, 
wytatuowana kropka) musiał znać kogoś, k to by za niego poręczył. 
Wprowadzający informował pozostałych „ludzi", że zna kogoś, k to 
chciałby zostać „człowiekiem". Kandydata brano wtedy pod obserwację 
i wystawiano na liczne próby, sprawdzając, czy dobry z niego świr 
(czy potra f i udawać głupka, wyśmiewać się z ludz i i zaczepiać ich, czy 
przejdzie po krawędzi wysokiego domu, czy potra f i bić się i dokony­
wać kradzieży). Jako pierwszy robiono zwykle dziarg oznaczający świra 
(kropka na czole nad nosem) lub rzadziej „złodzieja" (kropka między 
kc iuk iem a palcem wskazującym na zewnętrznej stronie dłoni). Nie był 
to bynajmnie j koniec in ic jac j i , lecz raczej j e j zapowiedź. Neof i tom na­
daje się obraźliwe przydomki , piętnuje poniżającym dziargiem „frajera". 
Wystawianie inicjowanego na pośmiewisko jest nagminne. Na współ­
czesnej budowie wysyła się go po kryształowe wiertło, w warsztacie 
sto larskim szuka on suwmia rk i z wodotryskiem, w obrzędowości garn­
carzy wędruje on po skórę z kobyły do szewca lub po f l ak i do rymarza. 

2 0 J . K l a w e , Totemizm a pierwotne zjawiska religijne w Polsce. Studium 
porównawcze, Warszawa 1920, s. 105. 

2 1 O. K o l b e r g , Dzieła wszystkie, t. 23: Kaliskie, s. 118. 
2 2 D. С z u b a 1 a, Folklor garncarzy polskich, Katowice 1978, s. 22. 



ŠMIERC J A K O O R G A N I Z A T O R K U L T U R Y 97 

Żeglarze każą nowemu członkowi załogi (zwanemu dwuznacznie „ba­
lastem") wydmuchiwać słomką wodą ze skr zynk i mieczowej l ub „po­
prawiać" tzw. k i lwa te r za łodzią (czynności niewykonalne) . 

Przy f i l cowaniu sukna (waleniu samodziału) wieczorem ktoś mówi, 
że bez tubelis nic nie będzie. (Rzeczywiście, sukno czasem może się nie 
udać, czynności towarzyszy pewne napięcie psychiczne). Posyłają pod­
rostka: 

„nie chce m u się iść w słotny wieczór lub ranek ciemny [...]. Posyłają go gdzieś 
przez góry i doły do sąsiada, do którego najgorsza wiedzie droga. Tam dostaje wór 
piasku albo kamień, żeby ciężko m u było nieść. Każą m u spieszyć się, bo durniem 
zostanie. Biegnie i widzi , że wystrychnięto go na dudka, widowisko skończone 
bez niego, a on kamień musi sam z chaty wyrzucić [...]. Wtedy przekonywa się 
czym istotnie jest tubelis" 23. 

W odwróconym porządku „tamtej s t rony " środek magiczny to re­
kw i z y t w rodzaju wymienionego tubelisu, suwmia rk i z wodotryskiem 
czy rękawic do wy jmowania garnków, z pieca. Nie one są jednak celem 
inic jac j i . Dopiero w trakcie poszukiwań znajduje się lub , wzorem baj­
kowych bohaterów, wykrada — Wiedzę. Wykrada, bo n i k t nie mówi 
in ic jowanemu wprost, jak powinien się zachowywać, j ak i jest świat. 
Wręcz przeciwnie. Opiekunowie in ic jac j i robią wszystko, by adeptowi 
drogę utrudnić i zmylić. Prześcigają się w żartach i kpinach. Dopiero 
w chwi l i , gdy wzrok inicjowanego oswoi się z ciemnością tamtego świa­
ta przychodzi rozwiązanie. Zwróćmy uwagę: rozwiązanie „się znajduje" 
(Eureka), na pomysł „się wpada" (opozycja: wypracowane, wytworzo­
ne — znalezione; intencjonalne — nieintencjonalne). I zgodnie z przy­
słowiem najszybciej znajduje się nie szukając 2 4 . 

Wróćmy po tej dygresj i do dalszego ciągu obrzędu. Charakterystycz­
n y jest in fe rna lny pejzaż, w j a k i m poruszał się nieszczęsny poszukiwacz 
tubelisu. Wysyłanie in ic jowanych „gdzieś przez góry i do l iny do sąsia­
da, do którego najgorsza wiedzie droga" po t rak tu jemy na równi z mo­
t y w e m błądzenia. Ekspedycją w zaświaty są też dalekie podróże. Stwa­
rzają one własny pejzaż, hiperbolizują czas i przestrzeń (lasy są „głębo­
k ie " , bagna „nieprzebyte"). Komuś dawno nie widz ianemu mówimy 
„nie widziałem cię sto l a t " . Wyprawiającego się w podróż żegnamy tak, 
jakby wyjeżdżał na zawsze. Zaopatrywanie go na drogę w żywność 
(nawet jeśli wiadomo, że nie będzie specjalnie potrzebna) nasuwa ana­
logię z jadłem, w które wyposaża się zmarłych; wiadomo bowiem, że 
nie znajdzie go w zaświatach. Wśród zwyczajów żydowskich znajduje-

2 3 J. К i b o r t, Humor ludu żmudzkiego, „Wisła", t . V I I : 1893, s. 588. 
2 4 Sugestywną analogię nasuwa porównanie mechanizmów widzenia central­

nego i peryferycznego. Tym pierwszym posługujemy się np. przy pracy, kolejno 
koncentrując się na fragmentach całości. Drugie zaś uruchamiamy patrząc w ciem­
ności. Jest ono bardziej syntetyczne, intuicyjne, pozwala dostrzec od razu zasad­
nicze kształty, które tracimy z oczu skupiając się na szczególe. 

7 — Etnog ra f i a Po l ska t. X X V I , z. 1 



98 J O A N N A T O K A R S K A , J E R Z Y W A S I L E W S K I , M A G D A L E N A Z M Y S Ł O W S K A 

m y przesąd, w myśl którego nie wolno zamiatać izby, gdy jeden z do­
mowników jest w podróży 2 S . Podobny zakaz występuje w dniach po­
grzebu, świąt czy postu. Sugestywny jest także sposób powitania po­
wracającego z wyprawy , przekonanie, że „nie jest już t y m samym czło­
w i ek i em co dawnie j " . Przysłowie „podróże kształcą" nabiera w t y m 
świetle dodatkowego sensu. 

Powtórzmy, że gra z kategor i i alea może mieć również walor in ic ja­
cy jny. Is totny jest w nie j czynnik losowy, towarzyszy je j silne pobu­
dzenie emocjonalne. Pamięć o t y m przechowywana jest w powiedzeniu 
komentatora sportowego, który po t rudne j sytuacj i pod polską bramką 
zwykł mawiać „wróciliśmy z dalekiej podróży". 

Nie da się t u zapomnieć o ważności średniowiecznych wędrówek cze­
ladniczych. Wyzwalanego na mistrza zwano Bratem Wędrownym l u b 
Wędrowcem. Czeladnika po przemianku wysyłano na t r z y l e tn i wędr, 
rajzy, cajtowanie czy chodzenie za giszyngiem. Często przy wejściu do 
warsztatu trzeba było podać umówione hasło: 

„Przyszedł czeladnik do młyna, położył laską koło dyszla i wchodzi do góry: 
— Limsic — mówi czeladnik, 
— Kusie — odpowiada majster. 
— Klapersic — mówią razem i witają się" u . 

Widać, że wędrus zna już zaświatową mowę, hasło otwiera m u drogę. 
Klonowie pisze: 

„Jeśliś fryc albo szyper nowy 
Już się t u musisz uczyć inszej mowy" S 7. 

Nieco trudności nastręcza prob lem tajemnicy, jaką otoczona jest i n i ­
cjacja. Wprowadzony do cechu musi „milczeć j ak grób", uta jn iony jest 
język, hasło, w obrzędach masońskich — tekst przysięgi powtarzanej 
za W i e l k i m Mistrzem. D r u g i człon opozycji jawnie — skrycie ekspono­
wany jest też w określeniu „pamięć niema j ak deska grobowa". Sens 
tajemnicy wydaje się być następujący. Wiedza, którą nabył in ic jowany 
nabiera znaczenia jedynie poprzez fakt przebycia in ic jac j i . Jest przed­
miotowa. Nie można je j „odstąpić", nie dlatego, że grożą sankcje, lecz 
dlatego, że jest nieprzekazywalna. Nie da się ominąć podróży w głąb 
własnej psychik i . Neofita wiedzą uwewnętrznia, integruje z własnej nie­
świadomości. U jawn iony tekst przysięgi l ub hasła stanie się w rękach 
profana pus tym dźwiękiem, który nie otworzy żadnej granicy, ponieważ 
prawdz iwy próg zaświatów to granica wewnątrz psychik i , s t yk świado­
mości z nieświadomością. Mant ra musi być pogrążona w ciszy tamtego 
świata, ponieważ wypowiedziana głośno zmieni się w kupkę zeschłych 

№ B. W. S e g e l , Lecznictwo ludowe Żydów, „Lud", t . I I I : 1897, s. 57. 
s e С z u b a 1 a, op. cit, s. 24 nn. 
8 7 G l o g e r , op. cit., s. 281-283. 



ŚMIERĆ J A K O O R G A N I Z A T O R K U L T U R Y 99 

liści, tak jak zamienia się w nie skarb, w którego posiadanie weszło się 
bezprawnie. 

Wróćmy jednak do analizy wcześniejszych chronologicznie momen­
tów obrzędu. K o n s t y t u t y w n y m elementem jrycówki jest bicie (stąd do­
stać jrycówką — dostać baty). In ic jowanych lotników lasuje się drąż­
k i em s terowym na skrzydle samolotu, kosiarzy — p y t a m i ze słomy, 
muszką na osełkę; żeglarzy — paga j em i t d . Narzędziem to r tu r , uśmier-
cająco-ożywiającą różdżką jest zwykle narzędzie pracy. Ono właśnie 
wprowadza w t a j n i k i wiedzy zawodowej. 

Interesującego materiału dostarczają też opisy in ic jac j i wojskowych 
(męskie grupy ezoteryczne). Najciekawszym obrzędem jest mianowanie 
nowej „rezerwy", które odbywa się na tydzień przed odejściem „panów" 
do cywi la (nieoficjalna hierarchia wojskowa: od przybycia do jednostki 
do pół r o k u — „koty", od pół r o k u do r o k u — „przerwa", od r o k u do 
półtora r o k u — „wicerezerwa", od półtora r o k u do dwóch lat — „rezer­
wa" , od 50 dn i przed końcem aż do końca służby — „pany"). Kandydat 
na rezerwistę musi zdjąć spodnie i położyć się na czterech taboretach, 
na których leżą dwie poduszki. Wtedy „panowie" masują m u tyłek przez 
prześcieradło i biją ręcznikiem. W t y m czasie najmłodsi — „koty" —• 
wchodzą na piec l ub stoją w kącie poko ju i miauczą. B i t y nie może 
krzyknąć, a k iedy wstanie dają m u do wypic ia wódkę i gratulują. Z opi­
su tego zapamiętajmy na razie zwierzęcą kompanię towarzyszącą i n i ­
c jowanemu. 

Kandydat na rezerwistę mus i udawać martwego (zakaz krzyku ) . 
W opisach w i e l u podróży w zaświaty mamy zamiast bicia, na które nie 
wolno reagować krzyk iem, i n n y rodzaj t o r t u r — ulubione przez demo­
n y łachotanie ofiary, zakaz oddychania czy pozbycie się ludzkie j w o n i — 
przez wysmarowanie miętą, smołą i t d . Wszystkie te metonimie śmierci 
są końcem okresu marginesowego; przy b ic iu szczególnie wyraźny jest 
uśmiercająco-ożywiający charakter zabiegów. Przywołajmy skojarzenie 
z klapsem, które daje położna noworodkowi tuż po odcięciu pępowiny. 
Na potwierdzenie jeszcze jeden cytat : 

„Przyszedłszy [kosiarze plus inicjowany 'w i l k ' — przyp. autorów] przed ganek 
śpiewają piosenkę o w i l k u znalezionym w lesie i przyjętym do nich do towarzy­
stwa dla wspólnej pracy. Po słowach «tam pod borem, tam pod lasem wilczysko 
wywija» naśladują wszyscy wycie wilków, po czym jeden z obecnych ma prze­
mowę kończącą się t ym i słowami: 

Teraz żeśmy wykrzyknęli hur ra ! 
Aż na n i m zadrżała ta wilcza skóra. 
A obleczym go w czystą koszulę 
Oko — całe, a t u jest pół. 
Będzie bity, jednak wesół, 
Albo siak, albo t ak " » . 

i s K l a w e . op. cit., s. 103. 



100 J O A N N A T O K A R S K A , J E R Z Y W A S I L E W S K I , M A G D A L E N A Z M Y S Ł O W S K A 

Ambiwa l en tny charakter bicia jest t u wyraźny. Zan im skomentujemy 
pozostałe elementy tego opisu, za jmi jmy się problematyką nazw — 
allonimów, które nadawane są in ic jowanym. Odnotu jmy takie, j ak 
„wilk", „wilczek", „wilczy b r a t " (inicjacje kosiarzy, flisaków, myśliwych, 
weselne: określenie panny młodej), powszechne: „ fryc" (być może ze sta-
rogermańskiego Frikke — wi lk? ) , „fuks" (niem. der Fuchs — lis); w ter ­
mino log i i wojskowych in ic jac j i r ek ru ta (łacińskie: crudus, -i — surowy) 
nazywają „kotem", „futrzakiem", „sierściuchem". 

Najbardziej rozpowszechnione jest określenie „wilk". Słowiańska k u l ­
t u r a t radycy jna konotuje go najróżniej. Krwiożerczą bestię zaprasza 
się na wigilię. Po urodzeniu dziecka obwieszcza się „wilczyca porodziła 
w i l k a " 2 9 . Jeśli w i l k ukradnie owcę, mają to za szczęście. W i l k użycza 
swej skóry wilkołakom 3 0 . Dusze wędrują po świecie pod postacią w i l k a 
lub psa 3 1., Zwierzęta te występują w baśniach w r o l i pomocników. Mo­
szyński przytacza baśń, w której resztę przyniesionej przez k ruka mar­
twe j i żywej wody zaszyto w i l k o w i w łydki t y l n y c h łap 3 2 . Intrygującą 
cechę w i l k a i psa w wierzeniach ludowych stanowi i ch wiedza medycz­
na 3 3 . W i l k leczy się sam, rana polizana przez psa goi się „jak na psie". 
Wspomnienie w i l k a pomaga na ból zęba. Czaszka zwierzęca włożona pod 
poduszkę powoduje szybkie zaśnięcie. Równie niezwykłe konotacje po­
siada w naszym folklorze pies, mogący odwracać urok i , widywać du ­
chy, przepowiadać przyszłość. Za szczególnie obdarzone t y m i własnoś­
ciami uchodziły u nas psy z j asnymi p lamami nad oczami, które na­
zywano c z t e r o o k i m i u . Gdy pies wyje, z diabłem rozmowę p r o w a d z i 3 5 . 
Pies przeczuwa ogień, choroby lub śmierć któregoś z domowników. 
Is to ty kynomorf iczne mają bogatą tradycję mitologiczną. Psowate bro­
niły zwykle wstępu do świata podziemnego. Wystarczy przypo­
mnieć trójgłowego Cerbera, Anubisa w Egipcie, lisa w Chinach, skan­
dynawskich Fenr i ra i Skolla. W Boskiej komedii P ie lgrzym spotykał 
u wejścia do Piekła centkowaną panterę, l w a wietrzącego zdobycz i nie­
nasyconą wilczycę. Czwartego w kręgu piekieł strzeże zaś bestia P lu to —• 
w i l k z żarłoczną paszczą. W w i e lu mitologiach psy pełnią rolę zaświa­
towego sobowtóra guardian spirit (meksykański Xolotl). U Azteków 
i Majów spotykamy tzw. psa piorunowego skojarzonego z błyskawicą, 
otwierającą duszy zmarłego drogę do Mictlan. P r zypomni jmy też sięga-

2 8 M o s z y ń s k i , Kultura ludowa Słowian, t . I I , cz. 1, Warszawa 1967, s. 276. 
8 0 S. P o n i a t o w s k i , Wiedza o Polsce, t . I I I , Warszawa 1932, s. 282. 
ł l K l a w e , op. cit., s. 129. 
3 2 K. M o s z y ń s k i , Obrzędy, wiara, powieści ludu z okolic Brzeżan, „Mate­

riały Antropologiczno-Archeologiczne i Etnograficzne", t. X I I I : 1907, s. 188. 
3 3 L. K r z y w i c k i , Rola zwierząt w pierwotnej umysłowości, „Wisła", t . V I : 

1892, s. 521. 
3 4 P o n i a t o w s k i , op. cit., s. 294. 
3 5 A. S a l o n i , Zaściankowa szlachta polska w Delejowie, „Materiały Antropo­

logiczno-Archeologiczne i Etnograficzne", t . X I I I : 1907, s. 56. 



S M I E R C J A K O O R G A N I Z A T O R K U L T U R Y 101 

jące górnego paleol i tu znaleziska naszyjników z zębów lisa, w i l ka , dz i ­
ka, hieny, • towarzyszące pochówkom oraz zwyczaj chowania psów 
ze zmarłymi. Cmentarnej Wyspy E r y t r e i strzeże w mi to log i i greckiej 
dwugłowy pies — Ortros. Pies towarzyszy indy jsk iemu bogowi śmier­
ci — Jamie. On też pożera ciała zmarłych. W micie wa l i j sk im sfora 
psów goni dusze potępionych do północnego piekła Anwm. 

Ciekawych danych mogą dostarczyć także obserwacje językowe (ma­
teriał konsul towany z językoznawcą, doc. dr Marią Grzegorczykową). 
Cerkiewno-słowiański wyraz ublk został zalternowany przez języki 
współczesne w polskie — г>ь1к",  rosyjskie — vołk, ukraińskie vovk, 
bułgarskie vauk, serbskie — vuk se. Istnieje związek etymologiczny mię­
dzy n i m i a słowami na określenie czarownika — starosłowiańskie 
vóixv37 (rosyjskie volšebnik). Na marginesie zaznaczmy też bliskość 
wars twy brzmieniowej starogermańskiego г  veum — w i l k (człon we w y ­
stępuje w imionach i nazwach człowieka określających kogoś związane­
go z bóstwem lub kul tem) . Jednostkę, która popełniła zbrodnię na m i e j ­
scu k u l t u l u b na wiecu określano jako „wilka" — i veum 38. 

Bruckner podaje, że „zwano »wilkami« i szkodliwe narośle na drze­
wie i na c i e l e " 3 9 . Pies w dz iwny sposób u t rwa l ony jest w przekleń­
stwach — psubrat, psia mać, psiakrew, zejść na psy (także: dostać 
wi l czy bilet! ) *°. 

Zaczynając od najostrożniejszego spostrzeżenia podsumować można, 
że myśl ludowa upodobała sobie łączenie psa i w i l k a ze statusem obce­
go, „przybysza stamtąd". 

Aby wyjaśnić to uporczywe kojarzenie sięgnijmy do egzotycznej, 
lecz celnej terminolog i i Don Juana, znanej czyte ln ikom Cariosa Casta-
n e d y 4 1 . W myśl tekstów mag i i meksykańskiej antyświat to nagual. 
Jest to wszechogarniający drapieżny obszar niepoznawalności, gdzie rzą­
dzi inna, niedostępna nam logika. W nagualu zanurzony jest nasz świat, 
mała wyspa świadomości, fałszywie przestrzegany jako jedyna niealter-
natywna rzeczywistość. Z te j „oddzielonej rzeczywistości" 4 2 pochodzą 
też nahualli, sobowtóry zwierzęce o dwóch postaciach: jasnej — ducha 
opiekuńczego, i ciemnej — reprezentującej, jak powtórzy]ibyśmy za 

8 8 A. B r u c k n e r , Słownik etymologiczny języka polskiego, Warszawa 1970, 
s. 621. 

8 7 M o s z y ń s k i , op. c i i . , s. 828. 
8 8 S. P i e k a r c z y k , Mitologia germańska, Warszawa 1979, s. 80. 
8 8 B r u c k n e r , op. cit., s. 621. 
4 0 Przykłady patrz: I . F r a n k o , Psia krew i psia wiara, „Lud", t. 1: 1895, 

s. 251. 
4 1 C. C a s t a ñ e d a , The Teachings of Don Juan: A Yaąui Way of Knowledge 

(1968), A Separate Reality (1971), Journey to Ixtlan (1972), Tales of Power (1974), 
Second Ring of Power (1977). Książki wydane m. in . w Penguin Books w latach 
1970-1978. 

42 A Separate Reality — określenie С. Castanedy, tytuł jego drugiej książki. 



102 J O A N N A T O K A R S K A , J E R Z Y W A S I L E W S K I , M A G D A L E N A Z M Y S Ł O W S K A 

Jungiem, k a l k i archetypu wroga. Uważa się, że filogenetyczne losy czło­
wieka nałożyły ów archetyp na wie lk ie kotowate zwierzęta z rodziny 
psowatych i węże. Niektóre z n ich to kompania asystująca in ic jowanym. 
Są to zwierzęta posiadające sierść, czasem padlinożerne, nocni drapież­
cy. Te właśnie zwierzęta, pochodzące z nagualu, atakują człowieka w mo­
mentach, gdy pole świadomości zalewane jest dotychczas nieurucho-
m i o n y m i in formacjami , pochodzącymi z nieświadomości. Ten niebez­
pieczny, decentralizujący psychikę proces ujawniania się u k r y t y c h treści 
archetypowych zdarza się najczęściej w stanach wysokiego pobudzenia 
emocjonalnego, np. przy lęku, przy długotrwałych deprywacjach, a tak ­
że przy stosowaniu środków ha lucynogennych 4 3 . Wtedy mityczne zwie­
rzęta atakują. W wierzeniach meksykańskich określone nahualli, takie 
j ak kojot czy jaguar, pełnią funkcję zwierzęcych przenośników w odpo­
wiednie re jony świata podziemnego. 

W przytoczonych wcześniej materiale oba Canidae — pies i w i l k , 
występują w r o l i psychopompos, strażników progu in ic jac j i — ich a t r y ­
bu ty i nazwy przechodzą na in ic jowanych. 

Skoro w i emy już ty le , możemy śmiało przyjrzeć się ich udziałowi 
w obrzędach weselnych. W folklorze słowiańskim notorycznie wraca 
m o t y w weselników zamienionych w w i l k i **. Młodą po ślubie, ale przed 
wkupem do grona gospodyń, zwą „psią babą" lub „w i lk i em" i S . Święty 
Mikołaj to opiekun wilków, młodych panien i dzieci. Idąc do k u m o r y 
śpiewają: 

Do jamy w i l cku do jamy 
A t y dziewcyno pódź z nami. 
Do jamy w i l cku nocować 
Ty nam pódź wianek darować**. 

Osadziwszy zaś pannę młodą na dzieży, po zwrotce „żebyś t y chmie­
l u na tyczk i nie lazł" śpiewają: 

Zaświeć ze miesiącku, zaświeć 
Na tej łysej góze 
Bo nas pan młody 
Kocią nogą gryzie* 7 

po czym za chwilę następuje zwrotka o pogrzebie wianka. 
Łacińska nazwa płodnościowego chmie lu b r zmi Humulus-Lupulusi8. 

Dodajmy, że rzymskie święto k u czci Fauna (pierwotnie wyobrażanego 

4 3 Zob. A. W i e r c i ń s k i , Antropologiczny szkic o antypersonie, „Literatura 
na świecie", nr 10 (102): 1979, s. 5-21. 

4 4 K l a w e , op. cit., s. 138. 
4 5 P o n i a t o w s к i , op. cit., s. 239. 
4 8 J . K o n o p k a , Pieśni ludu krakowskiego, Wrocław—Warszawa—Kraków— 

Gdańsk 1974, s. 56. 
47 Ibidem, s. 56-57. 
4 8 B. M a r k u z a - B i e n i e c k a wywodzi ją od łacińskiego lupus,-i — w i l k 

(Zioła i przyprawy mojej kuchni, Warszawa 1977, s. 11). 



ŠMIERC J A K O O R G A N I Z A T O R K U L T U R Y 103 

jako w i l k ) , podczas którego kapłani uderzal i rzemieniem kobiety, co 
miało i m zapewnić płodność, nosiło nazwą Iuperka l i i (łac. tupercal — 
wilcza jaskinia). Dom publ iczny nazywano lupanar. Z Quo vadis pa­
miętamy, że zdesperowany Winicjusz pragnął, by L ig ia namaściła m u 
d r zw i w i l c z ym tłuszczem 4 9. 

W otoczeniu wymien ionych faktów w i l k prezentuje się w swej zwy­
kłej r o l i in ic jacyjnej , towarzyszy t y m razem nowożeńcom, podejmują­
cym wspólną wyprawę po wiedzę. 

Kończąc uwagi nad symboliką zwierząt in ic jacy jnych dodajmy dwa 
spostrzeżenia językowe. Pierwsze to przechowane w potocznej polszczyź-
nie określenie frifco, na f r iko , „iść w ciemno", „na głupiego", „jechać 
na gapę". Drugie zaś — „zrobić coś fuksem" — „udało m i się fukse i f r , 
przypadkiem, „więcej szczęścia niż r o zumu" . Wraca t u uporczywie wspo­
mn iany m o t y w losowości, hazardu (aleo), konsekwentnie kojarzony z po­
l em semantycznym fryca — w i l k a i fuksa — lisa. Każde otarcie się 
0 sytuację ryzyka może być t raktowane jako mikro in ic jac ja w nagual. 
Stanowi to jednak odrębny temat. 

Wróćmy do materiału folklorystycznego. Powtórzmy, że zwierzęta, 
których nazwami obdarzeni są in ic jowani , to nocni drapieżcy, posiada­
jący fu t ro i ogon. Penetrując zaświaty należy upodobnić się do i ch 
mieszkańców, stąd a t r ybu ty in ic jowanych: doprawiony ogon i sierść 
(zakaz strzyżenia włosów w okresie marginesowym). 

P ie lgrzym mahometański, masajski zaklinacz deszczu, aztecki kapłan, 
średniowieczna czarownica — wszyscy on i dopełniają tego obowiązku. 
W wo jsku mawia się, że w salach „kotów" pełno jest sierści. Z klasy­
f ikac j i fenomenologicznej w y n i k a mediacyjny charakter włosów. Zbu ­
dowane są z t k a n k i niejednorodnej — martwo-żywej, obumierającej 
1 regenerującej się. Odradzają się same z siebie. Pamiętajmy, że jest 
to cecha wszystkich archetypowych symbol i nieśmiertelności, tak ich jak 
indoeuropejski Feniks, indy j sk i p tak Garuda, meksykański quetzal, 
egipski skarabeusz, niewysychające źródło wody życia. 

I t u jedna uwaga. Moment pozbycia się animal istycznych atrybutów 
(postrzyżyny, ut ra ta ogona, golenie) jest łatwiejszy do zauważenia niż 
długi okres ich posiadania. Podobnie w gramatyce łatwiej jest dostrzec 
aspekt dokonalności czasownika od aspektu niedokonalności. Ważne, że 
f ak t obrzędowej l i kw idac j i atrybutów świadczy o is tn ieniu poprzednika 
w postaci zakazu pozbywania się ich. Notorycznie występuje on jako 
zakaz czesania się w dniach nasilonej mediacj i między światami (po­
grzeb, post, święta). Nie czeszą się eremici, templariusze, żałobnicy. 
Na marginesie wspomni jmy, że wyprawą w zaświaty może być zarów­
no pie lgrzymka do miejsca świętego, j ak mecz piłkarski naszej repre-

4 9 H. S i e n k i e w i c z , Quo vadis, Warszawa 1959, s. 44. 



104 J O A N N A T O K A R S K A , J E R Z Y W A S I L E W S K I , M A G D A L E N A Z M Y S Ł O W S K A 

zentacji, przed którym ani trener, ani zawodnicy nie m i e l i zwyczaju się 
golić. N iczym i n n y m jest również matura czy ważny egzamin — do­
piero po n i m można obciąć włosy. 

P r zy j r zy jmy się m i t o m kosmogonicznym południowo-wschodniej 
Europy i północnej Eurazj i , które analizuje R. T o m i c k i 5 0 . Załóżmy, że 
m i t opowiada przebieg swoistej ku l tu rowe j filogenezy ludzkości. Gdy 
porównać go z przebiegiem biologicznym ontogenezy o t rzymujemy na­
stępujące skojarzenia: 

Filogeneza 
1. Raj: ludzie pokryci sierścią lub ro ­

gową skórą. 
2. Grzech lub interwencja antagonisty, 
^^stwórcy = utrata sierści = wygnanie 

z ra ju. 

Ontogeneza 
1. Płód ludzki między szóstym a ósmym 

miesiącem pokryty jest bez reszty 
del ikatnym puszkiem „lanugo". 

2. Puszek ostatecznie ginie tuż po na­
rodzinach. 

Ceremonia obcinania włosów, pozbywanie się zarostu (pierwsze po-
strzyżyny, golenie pury f ikacy jne , obcięcie warkocza pannie młodej) to 
gesty uczłowieczenia, zerwania pępowiny łączącej inicjowanego z za­
światami, w których przebywał w okresie marginesowym. 

W świetle poczynionych uwag sens zabiegów związanych z postrzy-
żynami czy goleniem zaczyna rysować się wyraźnie. Sięgnijmy do przy­
kładów. Inicjacja na fl isaka: „Frycowi n iby golą brodę zarosłą w dro­
dze, spowiadają go i okadzają, a najwymownie jszy z n ich ma doń żarto­
bliwą orację" 5 1 . „Wilk do tańca nie idzie, dopóki go starszy nie ogoli. 
Golenie to parodiują w sposób następujący: starszy^ czerni m u twarz 
węglem lub sadzą, poczem bierze muszczką do ostrzenia kosy, ostrzy ją 
na cholewie i pociąga nią jak brzytwą twarz w i l ka , co tenże w y t r z y ­
mać spokojnie m u s i " 5 2 . 

Obrzęd f r ycow in harcerskich czy studenckich nosi czasem nazwę 
„golenia biszkoptów". W zapusty kobiety goliły mężczyzn w karczmie 
pa tyk iem ostrzonym na gołym kolanie. Nie byłaby to więc, jak chce 
szkoła psychoanalityczna ( interpretacja snów o goleniu, wypadaniu wło­
sów), symboliczna kastracja, lecz odnowienie sił rozrodczych, nadwy­
rężonych w kończącym się właśnie c y k l u mat rymon ia lnym. 

Wspomni jmy raz jeszcze m i t kosmogoniczny. Wraz z a t r ybu tami ży­
cia rajskiego człowiek utracił rogową skórę lub sierść, ale z ra jskich 
zaświatów wyniósł środek magiczny, o który chodzi w każdej in ic jac j i , 
jabłko z Drzewa Wiadomości, Wiedzę. Jednym z przejawów je j posia­
dania była zdolność do prokreacj i , namiastka utraconej nieśmiertel-

5 0 R. T o m i c k i , Ludowe mity o stworzeniu człowieka. Z badań nad synkre-
tyzmem mitologicznym w Europie wschodniej i południowej oraz Azji północnej, 
„Etnografia Polska", t . X X I V : 1980, s. 49-118. 

61- G l o g e r , op. cit., s. 270. 
6 2 K l a w e , op. cit., s. 104. 



S M I E R C J A K O O R G A N I Z A T O R K U L T U R Y 105 

ności, realizującej się teraz w planie ga tunkowym. Tę właśnie cechę, 
płodność, w opozycji do rajskiej jałowości, aseksualności (dziewictwa) 
zyskuje się zwykle dzięki obrzędom przejścia. Nowinę obwieszcza się 
zwykle z dachu lub studziennego żurawia. „Jeden z dwóch towarzyszy 
włazi na dach i ogłasza światu, że t emu to a t emu wolno teraz na równi 
z i n n y m i iść z wybraną dziewczyną do tańca, mówić z nią, przepijać 
do nie j , a nawet żenić się" 6 3 . 

Ko le jny r ekw i zy t obrzędowy to ogon przyp inany in ic jowanym. Po­
zbywanie się animalistycznego elementu i jego odwrócenia zapustne 
znane są pod nazwą combra l ub ciągnięcia kloca, a także gonienia kota. 

„Aby utrudnić [kosiarzowi — przyp. autorów] pracę przypinano mu z tyłu 
tzw. k lock i — wiązki słomy, siana, chwastów" M . „Kota, czyli kosiarza co ściął 
ostatnie kłosy, ubiera się w słomiane poszycie i zaopatruje w długi ogon. [...] O ostat­
n i m żniwiarzu mówi się, że ma ogon żytniego lub przennego w i lka , męczy się, 
zanim się go nie wykup i , co nazywają gonieniem wi lka lub ko ta " 5 5. 

Wojsko: czasami odbywa się też uroczystość obcinania „kotu" kity 
(gdy przestaje się być „kotem"). Kitą nazywa się też „centymetr rekruc­
k i " : i m mnie j dn i do końca służby, t y m krótsza kita. 

Dodajmy do tego przykłady ceremonii przejścia w c y k l u obrzędów 
dorocznych. I ch kulminac ja ma miejsce w okresie zapustnym, który 
zamyka roczny c y k l matrymonia lny . Przejście w c y k l u życia człowieka 
wymaga powtórzenia w kalendarzu obrzędowym. 

Po ws i chodzą przebierańcy, piąty chodzi z klocem, który kawale­
r o w i przywiązuje się do k a r k u , kobiecie do nogi mówiąc: „kiedyś się 
nie ożenił albo nie wydala w niezapusty, to teraz dźwigaj kloca j i do-
pu ty będziesz go dźwigać, jaz sie m i okupić musisz" 5 6 . „Zarówno pan­
nom jak i kawalerom przywiązywały mężatki w X I X w. p a t y k i do nóg, 
kości" s 7 . 

Karnawałowe r ekw i zy t y przyczepiane in i c j owanym są najróżniejsze. 
Są to ogony kotów, sztuczne brody, zapustne kloce, skorupk i j a j , stępy, 
pa tyk i , l a l k i . Współcześnie zaś — śledzie wieszane na p r ima apri l is 
s tarym pannom i kawalerom. Za samochodami jadących do ślubu nowo­
żeńców ciągną się stare buty , puste puszki po coca-coli i konserwach, 
łańcuchy. Te ogony in ic jowanych to albo animalistyczny atawizm, albo 
coś w rodzaju bezużytecznej skorupy, którą się porzuca. Warto dodać, 
że pątnicy udający się do Jakuba z Compostel l i od wieków naszywają 
sobie na płaszcze muszle. Ten sam zwyczaj mają Hiszpanie uczestni-

68 Ibidem. 
6 4 M. W i e r u s z e w s k a , Obrzędy wieku dojrzałego w Bełchatowskiem, „Łódz­

kie Studia Etnograficzne", t . V I I : 1966, s. 77. 
6 5 J . S. В у s t r o ń, Zwyczaje żniwiarskie, Warszawa 1916, s. 89. 
5 8 K. M a t y as, Zapust, Popielec, Wielkanoc, „Lud", t. I : 1895, s. 254. 
6 7 C. W i t k o w s k i , Doroczne polskie obrzędy i zwyczaje ludowe, Kraków 

J 965, s. 23. 



106 J O A N N A T O K A R S K A , J E R Z Y W A S I L E W S K I , M A G D A L E N A Z M Y S Ł O W S K A 

czący w pielgrzymce na Jasną Górę. Muszla w symbolice chrześcijań­
stwa była a t rybutem pielgrzyma wędrującego do miejsca in ic jac j i r e l i ­
g i jnej s s . Muszla — skorupa, porzucony dom ze swoimi odniesieniami 
symbol icznymi jest t u wyjątkowo na miejscu. Muszle kaur i , p rzyna j ­
mnie j od neo l i tu kojarzone z kobiecymi narządami rozrodczymi, są zna­
k i e m środowiska macierzyńskiego. Wenus Botticellego wyłania się co 
prawda z p iany morskie j , ale stoi w muszl i . Także na obrazie Piero 
delia Francesca pt . Madonna z dzieciątkiem, muszla współwystępuje 
z ja jem, którego życionośny charakter jest oczyw is ty 5 9 . W Holandi i 
średniowiecznej wśród sposobów zawiadamiania o narodzinach wystę­
pował zwyczaj przybi jania muszl i do d r zw i wejściowych d o m u 8 0 . 
W kształcie konchy wreszcie rzeźbi się chrzcielnice. 

Pozwólmy sobie utożsamić muszlę, opakowanie stanu poprzedniego, 
ze skorupkami, k lockami i i n n y m i „ogonami" przyczepianymi in ic jo­
wanym. Doczepienie kloca byłoby więc karą za niedopełnienie obrzędu 
in ic jac j i , karą mającą charakter in ic jac j i sparodiowanej. Następuje od­
wrócenie: zamiast obcięcia ogona — jego doczepienie, r y t u a l n y znak 
niewywiązania się z obowiązków społecznych. Dopiero ujawnienie tego 
znaku umożliwia jego likwidację. I n n y sens zapustnego ciągnięcia kloca 
polegałby na symbol icznym oku law ien iu , piętnowaniu znakiem zaświa­
tów tych , którzy zbyt długo w n i m przebywal i . 

Skoro wspomnieliśmy już wcześniej inicjację rajską, odnotu jmy 
szczegół, który bezpośrednio wprowadz i nas w krąg rozważań dotyczą­
cych motywów kulawości nabywanej przy wychodzeniu z podziemia. 
Jahwe rzecze do węża: „nieprzyjaźń wprowadzam między ciebie a nie­
wiastę, między twoje potomstwo a je j potomstwo. Ono zmiażdży c i 
głowę, a t y zmiażdżysz m u piętę" 6 1 . 

Kusy, „kuternoga" to powszechna nazwa czarta, którą E. Bencker 
wywodz i od łacińskiego curtus (słow. съПъ — skrócony, kusy, przy­
cięty) 6 2 W polskich zapustach kule je podkoziołek, kuleją także prze­
bierańcy. W opisie zabawy w niedzielę starozapustną kule je starucha, 
której córki stręczą młodego chłopca. Zestaw przykładów uzupełnijmy 
też skojarzeniem z weselem, na którym młoda pierwsze t r zy tańce w y ­
konuje kulejąc. 

Kulawości, którą w okresie marginesowym napiętnowani są in ic jo­
wan i , należy się pozbyć, co jest możliwe do końca t y l ko na płaszczyźnie 
symbolicznej. Bo tak naprawdę „zmazy p i ek i e lne j " do końca pozbyć się 

5 3 A. O l ę d z k a - F r y b e s o w a , W głąb labiryntu. Wędrówki po Europie, 
Warszawa 1979, s. 56-57. 

5 9 A. B o c z k o w s k a , Hieronim Bosch. Astrologiczna symbolika jego dzieł, 
Wrocław—Warszawa—Kraków—Gdańsk 1977, s. 132. 

6 0 P. Z u m t h o v , Życie codzienne w Holandii, Warszawa 1965, s. 94. 
«i Pismo święte Starego i Nowego Testamentu, Poznań 1973, Genesis 3.15. 
9 2 Podaję za: M o s z y ń s k i , Kultura ludowa..., s. 619-620. 



ŠMIERC J A K O O R G A N I Z A T O R K U L T U R Y 107 

nie można; po wyjściu stamtąd niemożliwy jest powrót do poprzedniej 
cielesności. W in ic jowanym zawsze następuje zmiana, wkracza on w no­
we, re latywnie wyższe stany by tu . Uwag i o obecności m o t y w u przy­
trzaśniętej pięty nabywanej przy wychodzeniu z podziemi można uzu­
pełnić sformułowaniem Junga: „kiedy nieświadoma całość, mani festu­
jąc się, opuszcza nieświadomość i wkracza w sferę świadomości, jeden 
z je j czterech elementów pozostaje w ty le zatrzymany przez horror 
vacui nieświadomości" в з . 

Parafrazując stwierdzić można, że każde wtargnięcie w świat prze­
c iwnej zasady zostawia ślad, piętno (wczesnochrześcijańskie sphragis), 
otrzymywane przy chrzcie, Proppowskie „znamię", przytrzaśnięta pięta, 
obcięty ogon, ostrzyżone włosy, zmienione nazwisko, które oznacza jed­
nocześnie pomyślne ukończenie in ic jac j i i przynależność do grona w y ­
branych. Niektórzy, j ak b i b l i j n y ' Jakub, opłacają kulawością — zna­
mieniem zwycięski pojedynek z Aniołem 6 4 , i nn i , j ak Orfeusz, tracą 
Eurydykę. Można wyobrazić sobie, że każda inicjacja, każdy szczebel 
na drabinie życia, przyginają to życie k u ziemi, ponieważ zostają po 
n ich trwałe znaki antyświata w postaci Wiedzy. Reszty zaś dokonuje 
czas. 

I V 

Pojęcie śmierci może być również kluczem do rozumienia obrzędo­
wości narodzinowej i magicznych n o r m wypełniających okres dzieciń­
stwa. Zarysowuje się tu ta j podwójna perspektywa: z jednej strony 
każda z p r a k t y k tego okresu ma charakter in ic jacy jny i traktować ją 
można w wydz ie lonym planie obrzędowym, z drugie j wszystkie te mo­
menty przejścia są cząstkami makroinic jac j i , gdzie punk t em wyjścia są 
narodziny — wyłonienie się z n iebytu, ogniwem końcowym zaś — osta­
teczne wdrożenie dziecka w życie, osiągnięcie pełni człowieczeństwa. 
Cezury tego procesu to zarówno duże zespoły obrzędowe, np. pierwsza 
kąpiel czy chrzest, j ak i pojedyncze wskazania dotyczące podania p ie rw­
szego pokarmu, pierwszych postrzyżyn, pierwszego obcięcia paznokci, 
odstawienia od piersi. 

W wyobrażeniach t radycy jnych i śmierć, i narodzenie pozostają 
wobec siebie w stosunku lustrzanej symetr i i . I ch k i e r u n k i przejścia są 
przeciwstawne: z b y t u w niebyt i z n i eby tu w* życie. Niektóre z towa­
rzyszących porodowi otwierająco-rozwiązujących czynności, nazwanych 
przez L . Stommę „magią A l k m e n y " 6 S , odnoszą się wprost do archa­
icznej w i z j i świata i służą o twieran iu granic dzielących kosmiczne po-

6 3 C. G. J u n g , Archetypy i symbole, Warszawa 1971, s. 434. 
64 Pismo święte..., Genesis 32.26. 
6 5 L. S t o m m a , M i t Alkmeny, „Etnografia Polska", t. 20: 1976, z. 1, s. 99-104. 



108 J O A N N A T O K A R S K A , J E R Z Y W A S I L E W S K I , M A G D A L E N A Z M Y S Ł O W S K A 

ziomy. Takie konotacje ma zwyczaj odsuwania szybru w kominie i w y ­
bi jania dziur w dachu. Jak tw i e rdz i M . Eliade, symbol ika górnego otwo­
r u odprowadzającego d y m w siedzibach ludzk ich jest bezpośrednią trans­
formacją uwiecznionego w mi tach wyobrażenia osi kosmicznej, miejsca 
łączności między ziemią a pozaziemskimi sferami wszechświata e e. Te 
znaczenia i związane z n i m i funkcje obrzędowe zostały w polskiej k u l ­
turze ludowej przeniesione na system ogrzewczy i na centralną belkę 
powały. Is to tny związek między t a k i m odzwierciedleniem idei k o m u ­
n ikac j i między światami a narodzinami formułuje oczepinowa przy­
śpiewka: 

Jak cię będą czepić, patrz się do komina, 
żebyś na dzień roczek powinęła syna. 
Jak cię będą czepić, patrz się na tragarza, 
aby twoja córka wyszła za cesarza" 6 7 . 

W t y m kontekście wydaje się, że sens żartobliwych rad dawanych 
bezpłodnej kobiecie, iż „powinna sobie poszerzyć k o m i n " wkracza poza 
skojarzenia jedynie fizjologiczne. Na marginesie dodajmy, że popular­
ne opowiadania o bocianie wrzucającym dzieci do kominów zyskują na 
znaczeniu, gdy się uwzględni mitologiczne relacje tego ptaka. Miał on 
powstać z człowieka, Wojciecha, który przez ciekawość „wszelkie pa­
skudne robactwo wypuścił z worka na boży świat", a teraz zbiera j e " 6 8 . 
Kon tak t z „paskudnym robastwem", mediacja w obrębie opozycji czy­
ste—nieczyste szczególnie predystynują bociana do r o l i łącznika między 
„ tym" a „tamtym światem". 

Konkretyzacje ide i narodzin jako przybycia „stamtąd" i w konse­
kwenc j i nadanie dziecku statusu przybysza z zaświatów można by mno­
żyć. W w i e l u ku l tu rach podkreślany jest wyraźnie związek narodzin 
z piecem. Dla ułatwienia porodu uderza się w p i e c 6 9 , zaś „piec się roz-
waluł " 7 0 , to eufemistyczny komentarz dokonanego już f a k t u narodzin, 
po których następuje położenie dziecka na przypiecku. 

I n n y m wcieleniem te j samej myśli jest położenie noworodka na 
progu domostwa 7 1 , miejscu, którego magiczne znaczenie polega przecież 
na metaforycznym zobrazowaniu strefy granicznej dwóch różnych po­
rządków. Jak chce ludowa tradycja, dziecko jest często znajdowane — 
w kapuście, nad strugą, w krzakach. Znalezienie, z na tury rzeczy nie-

6 6 M . E l i a d e , Sacrum, mi t , historia, Warszawa 1974, s. 75-79. 
6 7 Zbliżoną wersję zanotował również J . K o n o p k a , Pieśni ludu krakowskie­

go, Wrocław 1974, s. 57. 
6 8 S. D w o r a k o w s k i , Zwyczaje rodzinne w powiecie wysoko-mazowieckim, 

Warszawa 1935, s. 43. 
6 8 H. B i e g e l e i s e n , Matka i dziecko w obrzędach, wierzeniach i zwyczajach 

ludu polskiego, Lwów 1927, s. 57. 
7 0 D w o r a k o w s k i , op. cit., s. 29. 
7 1 J . S. B y s t r o ń , Słowiańskie obrzędy rodzinne, Kraków 1916, s. 135. 



S M I E R C J A K O O R G A N I Z A T O R K U L T U R Y 109 

intencjonalne i przypadkowe, to doskonały sposób na odebranie prze­
syłki z drugiego świata. Szeroko już wyżej rozważany mo tyw zwierzę­
cej kompani i towarzyszącej in ic jacy jnemu przekraczaniu granic wyzna­
czonych przez opozycję życie—śmierć pojawia się również przy naro­
dzinach (noworodek nazywany „wilkiem") i w połączeniu z powyższy­
m i przykładami oraz z zasadami formuły in ic jac j i symbolicznie pod­
kreśla — w planie językowym — przydany dziecku status. 

Nakaz nieujawniania t e r m i n u porodu 7 2 w obawie przed powikłania­
m i zyskuje swój sens przy porównaniu z wymog iem zachowania ta ­
jemnicy znanym z wątków bajkowych (bohaterowi nie wolno zdradzić 
miejsca ukryc ia odnalezionego skarbu pod groźbą jego ut ra ty ) i stoso­
w a n y m także w obrzędach przejścia (np. cechowych), gdzie złamanie 
nakazu równoznaczne jest ze zniweczeniem wartości osiąganych dzięki 
kontak tow i z „tamtym światem". 

Zachowanie ta jemnicy to t y l k o jeden ze sposobów realizowania ge­
neralnej zasady izolacji miejsca, przedmiotów i osób w stanie prze j­
ścia. Szczególnie wyraziste jest wyodrębnianie przestrzeni, w której 
odbywa się kontakt i je j sakralna, zaświatowa waloryzacja. Odbiera­
jąca poród babka nie t y l ko usuwa wszystkich z izby, ale też zawiesza 
okna, łóżko rodzącej zaś zasłania rozpostartym na żerdziach przeście­
radłem 7 3 . W w i e lu ku l tu rach archaicznych wymóg wyłączenia momen­
t u porodu z przestrzeni ludzkie j był znacznie bardziej rygorystyczny. 
Kobie ty rodziły w specjalnie zbudowanych chatach na krańcach wiosk i 
bądź ją opuszczały, by odbyć poród w zupełnym odosobnieniu. 

Pierwsza kąpiel dziecka to jednocześnie pierwsze przechylanie k l a ­
syf ikacyjnej wskazówki na stronę stanu życia. P r zy j r zy jmy się używa­
n y m do tego rekwizy tom. Niezwykle nośnymi ładunkami życia są do­
dawane do wody przedmioty: jajko, żelazo, pieniądze, mleko. Przestrze­
ga się przy t y m , by woda była gotowana w czystym g a r n k u 7 4 , choć 
nie wolno zagotować je j do w r z e n i a 7 5 . Nie gotowana, surowa woda, to 
woda nie pozbawiona swego śmiertelnego, pochłaniającego aspektu. Jed­
nocześnie t y l k o taka woda może ze zmazy oczyścić i ją zatrzymać. Jest 
to uniwersa lny rozpuszczalnik działający na obu poziomach. Pamiętaj­
my , że choć podziemne wody Le t y sprowadzały zapomnienie, błąkające 
się w Tartarze dusze mogły również sięgnąć po wodę z jeziora Pa­
mięci 7 6 . W naszej perspektywie woda zatrzymuje zmazę tamtego świata 
i stąd nie można je j już przedtem zanieczyścić. Logiczną konsekwencją 

7 2 F. W a r e ń к o, Przyczynek do lecznictwa ludowego, „Materiały Antropo-
logiczno-Archeologiczne i Etnograficzne", t. 1: 1896, s. 110. 

7 8 В у s t r o ń, op. cit. 
7 4 L. M a l i c k i , Materiały do kultury społecznej górali śląskich., „Prace i M a ­

teriały Etnograficzne", t . 6: 1947, s. 90. 
7 5 D w o r a k o w s k i , op. cit . , s. 25. 
" E. G r a v e s , Mity greckie, Warszawa 1974, s. 124. 



110 J O A N N A T O K A R S K A , J E R Z Y W A S I L E W S K I , M A G D A L E N A Z M Y S Ł O W S K A 

spełnianej funkc j i są wytyczne w kwes t i i pozbywania się wody po 
pierwszej kąpieli. Należy wylać ją na pocień, „aby ludzie po nie j nie 
chodz i l i 7 7 , lub pod płot. Reguła odludności miejsca i płot jako jeden 
z symbol i strefy granicznej wskazują na k ierunek działania wody — 
zużytą i skażoną należy wyekspediować w zaświaty. Ideę tę i lus t ru j e 
formułka wypowiadana przez babkę, gdy wyjmując dziecko z wody 
unosi je t r zykro tn i e w górę, za każdym razem mówiąc: „Synek [wzgl . 
córka] do góry, a święte wody do z i emi " 7 8 . „Po okąpaniu całuje nowo­
rodka najp ierw ojciec, potem matka i dz iec i " 7 9 . 

Gest pocałunku, niewątpliwie słusznie interpretowany jako w y r a ­
żający przyjęcie do rodziny, nasuwa jednak głębsze analogie i nieod­
parcie ko jarzy się z tchnieniem życia przywracającym funkcje życiowe 
organizmu (por. z ożywiającą rolą pocałunku w baśni o Śpiącej Kró­
lewnie). W c y k l u rytów związanych z narodzinami znajduje swoje m i e j ­
sce, Znany z innych sytuacj i obrzędowych, zakaz pożyczania z domu, 
w którym jest maleńkie dz iecko 8 0 . Pożyczka, odpowiednik daru, to 
okazanie znaku życia, niedopuszczalne w chwi l i , gdy panuje jeszcze 
porządek innego świata. 

Jedyną osobą z zewnątrz mającą bezpośredni kontakt z dzieckiem 
i matką od chw i l i porodu jest babka. Oprócz działań pomocniczych 
przy narodzinach wykonuje się też pierwsze zabiegi przy dziecku, ką­
pie je jeszcze przez k i l k a dn i po przyjściu na świat. Jest narażona na 
kontakt z zaświatami i na jego efekt — zmazę, a w konsekwencj i po­
w inna się z n ie j r y tua ln i e oczyścić. Temu wymogowi odpowiada wo­
łyński zwyczaj zlewin: „Babka posypuje ręce położnicy zbożem, mówiąc: 
oczyszczaju twoju duszu od hrycha twojoho; położnica posypuje ręce 
babki mówiąc: oczyszczaju ruku twoje od brudu mojoho, przyczem t r zy 
razy pada do je j nóg i całuje j e j ręce" 8 1 . Można przypuścić, że rów­
nież obdarowywanie babki za je j usługi na tura l i ami ma swój magiczny 
cel w wynagrodzeniu zetknięcia się ze światem śmierci, wyrównania 
nadszarpniętego przez ten kontakt „potencjału energetycznego". Ze za­
płata ma aspekt nie t y l ko ekonomiczny, wskazują w y n i k i badań tere­
nowych ujawniające, że do ustalonej opłaty pieniężnej dodawany był 
chleb lub miarka zboża, „aby dziecko miało szczęście". 

Po kąpieli, obdarzony już pewnym ładunkiem życia noworodek jest 
przedmiotem t rosk l iwych zabiegów potęgujących ten ładunek, nie do­
puszczających do zachwiania i t ak niezbyt pewnej równowagi. Owa 

7 7 M, S z u b e r t ó w a, Zwyczaje i obrzędy narodzinowe, „Prace i Materiały 
Etnograficzne", t. 8-9: 1951/52, s. 605. 

7 4 D w o r a k o w s k i , op. cit., s. 26. 
7 9 M a l i c k i , op. cit., s. 86. 
8 0 B. S e g e 1, Wierzenia i lecznictwo ludowe Żydów, „Lud", t. 3: 1897, s. 56. 
8 1 S. P o n i a t o w s k i , Etnografia Polski, [w:] Wiedza o Polsce, t . 3, Warsza­

wa 1932, s. 324. 



ŠMIERC J A K O O R G A N I Z A T O R K U L T U R Y 111 

chwiejność, status niepełnego jeszcze człowieka znajdują wyraz w cią­
głej (do momentu chrztu) groźbie porwania przez istoty demoniczne. 
Od tego nieszczęśliwego wydarzenia mają dziecko chronić odpowiednie 
z magicznego p u n k t u widzenia rzeczy: czosnek w gałganku na szyjce, 
różaniec i inne rzeczy poświętne, żelazne przedmioty w kołysce, czer­
wona wstążeczką na rączce. 

Szczególna podatność na u rok i i choroby to dalsze następstwa ba­
lansowania na granicy między życiem a śmiercią. Zasady postępowania 
z chorym dzieckiem dobrze ilustrują dwa przykłady: 

„Tym miejscem ciała, który jest bramą naszego wejścia na świat, pokładają 
się na dziecko [...], by uzdrowić je od wszelkich słabości i chorób" 8 2. I druga re­
cepta: „gdy mały chłopiec ciągle płacze, trzeba iść o północy za granicę gminy, 
wyszukać małego dąbka, rozłupać go (musi być przy t ym ojciec i matka), a czynić 
to trzeba skrycie, by n ik t ich nie widział. Przez powstałą szparę podawać sobie 
do trzeciego razu malca i bić za każdym razem w tyłek mówiąc ^uciekajcie k i i -
ny«, a bóle dziecka ustąpią" 8 8 

Jeśli dąbek później zarośnie, to chłopak chorować nie będzie. 
Jak w y n i k a z obu cytatów generalną regułą jest obrzędowo w y r a ­

żona rep l ika narodzin. Natomiast przykład drug i , mnie j dosłowny, za 
to bogatszy w magiczne wskazania, wyraźnie przedstawia akt naro­
dzin, t u symbolicznie powtórzony jako przychodzenie z tamtego świata. 

„Dziecka nowo narodzonego nie należy zawijać w nową szmatę, bo 
by udawało pana, ani w bardzo brudną, bo by się go gad [wszy] chy-
toł — t y l ko w znosoną, by na chłopa zdrowego lub babę wyrós ł " 8 4 . 
Odrzucając interpretacje informatorów jako tzw. „wtórne racjonalizacje" 
można by uznać wypośrodkowanie między kategor iami „nieużywane" 
(pielucha zbyt nowa) i „bezużyteczne" (pielucha brudna, zniszczona) 
za sposób ochrony dziecka przed wc ie lanymi przez te kategorie s ferami 
działania sił nieczystych. Tę interpretację potwierdza, j ak się wydaje, 
używanie pożyczonego płótna na pow i j ak i dla niemowląt (pożyczka t r ak ­
towana jako znak życia). 

W seri i ko le jnych pchnięć na drodze k u życiu istotne miejsce zaj­
muje chrzest i związane z n i m nadanie imienia. Zachowanie znaczeń 
rodem z archaicznego systemu wyobrażeń znajduje przede wszys tk im 
wyraz w oprawie, jaką nadała obrzędowi kościelnemu ludowa k u l t u r a 
t radycy jna, a która stanowi dokładne odbicie scenariusza r y t u in ic ja­
cyjnego. 

Wyłączenie i nadanie in ic jowanemu znamienia obcości przejawia się 
w realizacjach wymogu skrytości. Do c h w i l i chrztu niewskazane było 

8 2 E. K a r w o t , Katalog magii Rudolfa, Wrocław 1955, s. 22. 
8 8 S. С z у ż e w i с z, Wiązanka wierzeń i przesądów ludu z okolic Buczkowa* 

„Lud", t. 13: 1907, s. 326. 
8 4 S. H r a d e c k a , Przyczynki do wierzeń ludu w Wierzbanowy, „Lud", t. 9: 

1903, s. 64. 



112 J O A N N A T O K A R S K A , J E R Z Y W A S I L E W S K I , M A G D A L E N A Z M Y S Ł O W S K A 

pokazywanie dziecka osobom spoza rodz iny w obawie przed urokiem. 
Należało trzymać w tajemnicy również jego imię 8 5 , co wymownie ko­
jarzy się z tabuizacją imion istot z „tamtego świata" i konotuje jego 
bezimienność i niewyrażalność. W w i e lu ku l tu rach do czasu nadania 
imienia dziecko pozbawione było statusu prawnego 8 6 . 

Ko le jny , środkowy etap inic jac j i , etap metaforycznej podróży w za­
światy, wypełniony jest z uwzględnieniem w i e lu obowiązujących w t y m 
przypadku reguł. U Kolberga czytamy, że „około r o k u 1840 t y lko w no­
cy przywożono dzieci do c h r z t u " 8 7 , w i n n y m zaś miejscu, iż „na Zadnie-
strzu dzień chrz tu jest też pamiątką za dusze. Kapłan w żałobnych 
szatach po przyjęciu of iary z pożywienia odprawia mszę żałobną z b i ­
c iem dzwonów. Po mszy następował właściwy obrządek c h r z t u " 8 8 . Ro­
dzice chrzestni do c h w i l i chrz tu w i n n i b y l i wstrzymać się od niektórych 
f u n k c j i f izjologicznych, „ponieważ wpłynęłoby to na dziecko w ten spo­
sób, że urynowałoby we śnie pod siebie" 8 9. „Do kościoła jadą pros tym 
gościńcem, a nie dróżkami, żeby dzieciak nie był błędny, i chizo, żeby 
dzieciak buł chizy" 90. 

Powstrzymywanie się od spełniania potrzeb fizjologicznych to prze­
cież nieodzowne na „tamtym świecie" zawieszenie znaków życia, w y ­
móg pośpiechu zaś zgodny jest ze wzmiankowaną już przy analizie 
wesela regułą szybkiego przejścia. 

W drogę do nieznanego, niepewnego, niegościnnego, kumowie zabie­
rają ze sobą i wkładają dziecku w pow i j ak i chleb i sól, co także ma 
miejsce w obrzędzie weselnym. Zauważmy, że sól występująca jako 
element l i t u r g i i w obrządku kościelnym konotuje te same co w ludowej 
t radyc j i znaczenia ^ k w a n t u życia". 

Natomiast w szerszym już planie mito log icznym sytuowałby się zwy­
czaj, według którego chrzestni przechodzą za ołtarz i t am się całują 9 1 . 
Jeśli wolno nam wchodzenie za ołtarz widzieć jako odpowiednik in ic ja­
cy jne j wędrówki w głąb l ab i r yn tu , będącej symbol icznym powrotem 
do praczasu, to wraz z pocałunkiem byłoby ono powrotem do początku 
filogenezy ludzkości nieodzownym dla każdej ontogenezy. 

Wracając z kościoła chrzestni nie mogą się za siebie oglądać. Odwró­
cenie się byłoby bowiem jednoczesnym odwróceniem k i e r u n k u przej­
ścia i grozi pozostaniem w zaświatach. 

Nowe narodziny, cel in ic jac j i , mają swój symboliczny wyraz w po-

8 5 K. P o t к a ń s к i , Postrzyżyny u Słowian i Germanów, Warszawa 1920, s. 23. 
8 6 B y s t r o ř . , op. cit., s. 70. 
8 7 O. K o l b e r g , Dzieła wszystkie, t . 20; Radomskie, cz. 1, s. 133. 
8 8 Ł. G o ł ę b i o w s k i , Lud polski, jego zwyczaje i zabobony, Kraków 1830, 

s. 248. 
8 9 D w o r a k o w s k i , op. cit., s. 34. 
90 Tamże. 
1)1 M. F e d e r o w s k i , Lud okolic Zerek, Siewierza i Pilicy, Warszawa 1889, 

s. 272. 



S M I E R C J A K O O R G A N I Z A T O R K U L T U R Y 113 

łożeniu dziecka na ziemi bądź na progu mieszkania w c h w i l i powro tu 
z kościoła. Odkrycie zaś poduszki, w której dziecko spoczywa, i kolejne 
pokazywanie go każdemu z obecnych 9 2 wciela, zgodnie z logiką scena­
riusza, ideę jawności w przeciwieństwie do poprzednich skry t ych za­
chowań. Unaoczniającym zmianę stanu akcesorium jest nowe ubranko, 
koszulka bądź sukienka, obowiązkowy prezent od m a t k i chrzestnej. 
Wyprzedzając chronologię wydarzeń zwróćmy uwagę na znaczenie no­
wego s t ro ju w czasie uroczystości pierwszej komun i i . Nakładane na tę 
okazję ubrania: długie suknie u dziewczynek i ga rn i tu ry dla chłopców, 
noszą wyraźne cechy ub io ru dorosłych. 

Symbolicznie zaznaczane kolejne etapy rozwoju biologicznego skła­
dają się w sumie na ciąg magicznej ontogenezy człowieka. Pierwszy 
pokarm podaje się dziecku w t r z y d n i po przyjściu na świat. „Dziecko 
nie powinno ssać przez t r z y d n i po urodzeniu. Jeśli wcześniej zdąży się 
je ochrzcić i umrze, pójdzie prosto do n i e b a " 9 3 . Przyjęcie pierwszego 
pokarmu, manifestacja przynależności do świata żywych, jest barierą 
utrudniającą powrót do „tamtego świata" i skazuje na obowiązującą 
wszystkich ludz i konieczność przejścia przez czyściec i sąd ostateczny. 

Ko l e j nym przełomowym punk t em rozwoju jest odstawienie od pier­
si. Niemowlę nie powinno ssać zbyt długo (najczęściej do roku) , gdyż 
„zassie pamięć". „Uroczne spojrzenie" grozi dziecku po raz wtóry przy­
stawionemu do piersi . Każde zwrócenie się za siebie, każde cofnięcie 
do stanu poprzedniego, naraża inicjowanego na zachłanność sił nieczy­
stych i zatrzymanie procesu przemian. 

Bardzo wyraźny walor in ic jacy jny mają pierwsze postrzyżyny 
i pierwsze obcięcie paznokci. „Włosy pierwszy raz strzyże się wówczas, 
gdy dziecko zaczyna mówić. Gdyby je wcześniej ostrzyc, nie mówiłoby 
prędko" (też: „jąkałoby się", „byłoby d u r n o w a t e " ) 9 i . „Do r o k u matka 
nie powinna dziecku obcinać paznokci, a jedynie w razie potrzeby je 
obgryzać" 9 5 . Włosy i paznokcie to rozważane już a t r ybu ty rajskiego 
stanu ludzkości, których utratę spowodowało skosztowanie owocu 
z Drzewa Wiadomości. W planie ontogenetycznym czas pozbycia się t y c h 
atrybutów określa cezura mowy, cechy, która przynależna do porządku 
życia związana jest ze wzbogacającą się świadomością i otwiera drogę 
do ludzkie j k r a iny rozumu. 

Identyczną cechą jest pierwszy śmiech. W t radyc j i chińskiej nau­
czycielem śmiechu był ojciec i wraz z opanowaniem te j umiejętności 
nadawano dziecku imię osobiste „tożsame z wyższą duszą, z przezna­
czeniem i z samym życiem" 9 6 . 

4 2 D w o r a k o w s k i , op. cit., s. 35. 
s s M. F e d e r o w s k i , Lud Białoruski, t. 1, Kraków 1897, s. 221. 
9 1 D w о г  а к o w s к i , op. cit., s. 50. 
и M a l i c k i , op. cit., s. 90. 
9 6 M. G r a n e t, Cywilizacja chińska, Warszawa 1973, s. 306. 

8 — E tnog ra f i a Po l ska t. X X V I , i. 1 



114 J O A N N A T O K A R S K A , J E R Z Y W A S I L E W S K I , M A G D A L E N A Z M Y S Ł O W S K A 

Nakładany na no rmy biologiczne komentarz k u l t u r o w y odpowiednio 
również interpretu je zaburzenia rozwoju prawidłowego. Dzieci mamun, 
boginek i innych istot demonicznych rozpoznawano po t y m , że nie ro ­
sły, nie mówiły, a nawet jeśli rosły, to zachowywały niemowlęce pro­
porcje: „łeb j ak ceber". 

Sprawdzianem stanu świadomości umożliwiającym przekroczenie 
jeszcze jednego progu na drodze do pełni człowieczeństwa jest, wspo­
mniane już, rozwiązanie węzła na pępowinie przechowywanej od dnia 
narodzin. Pokonując tę przeszkodę przed pójściem do szkoły, dziecko 
„rozwiązuje sobie pamięć" i zyskuje t y m samym magiczną przepustkę 
do dalszego poznania. 

Иоанна Токарска, Ежи С. Василевски, Магдалена Змысловска 

СМЕРТЬ КАК ОРГАНИЗАТОР КУЛЬТУРЫ 

Резюме 

Статья представляет собой попытку так посмотреть  на обряды традиционной культуры 
(на польском материале, дополненном сравительными данными  из других культур, также 
и внеевропейских), чтобы выделилась роль понятия „смерти"  как их логического орга­
низатора. Согласно принятой структурно-семиотической методологии, исходную точку 
составляет не это  одно понятие,  а пара понятий „жизнь  — смерть" (что на уровне видения 
мира превращается  в пару „этот свет  — потусторонний  мир"). 

Статья представляет набор нескольких десятков (около  50) пар понятийных категорий, 
которые в обрядах, касающихся жизненного цикла человека  и в связанных с ними веро­
ваниях, употребляются для  выражения — на символическом языке  — идеи смерти и обще­
ния с „тем светом". Этот набор представляет собой нечто вроде „этнологической таблицы 
Менделеева", систему элементов  — кирпичиков, из которых строится традиционная картина 
мира и человека. Элементы  эти  разделены на следующие классы: 

1. Пространство (напр. противоположности:  на этом свете упорядоченное пространство 
— на том свете лабиринтообразное, возмущенное пространство, вызывающее блуждание; 
естественная валоризация направлений: верх, перед, правый  — обратная валоризация: низ, 
зад, левый); 2. Время (примерные противоположности: время-безвременье, регулярное-
-нерегулярное течение времени); 3. Движение (напр. движение-неподвижность, движение 
правильное-обратное, инверсия как признак потустороннего мира  и способ общения с ним); 
4. Материя (напр. создание-уничтожение; целый-разрушенный; пригодный-бесполезный, 

-отбросовый; труд-отсутствие труда и пр.);  5. Информация (известное-неизвестное; явное-
-скрытое, выразимое-невыразимое; измеримое-неизмеримое и т. д.);  6. Человек  — физиоло­
гия (напр. живой-мертвый; физиология-отсутствие физиологии; чистый-нечистый);  7. Че­
ловек — психология (сознательность-бессознательность; явь-сон; памятьзабвение; наме­
ренно-случайно; свой-чужой и т.д.). 

В части статьи, составляющей материал, представлен анализ обрядов похоронных, 
свадебных и связанных с посвящением (напр. обряд перевода ученика  в подмастерья,  в ко­
саря, а из нашего времени — неформальные обряды приема  в кругах молодежи-отбросов 
общества, в армии) а также магических обрядов, касающихся ребенка. Семантика отдельных 
элементов символического языка этих обрядов истолковыается  в статье именно путем рас­
положения их в рамках противоположности жизнь  — смерть. 

i 


