
Lud, LSO, 1996

K()\R:\J) (j()RNY
katćdl'<1 ićlllologii
I ni\\ćl's:lćt Wrocl,l\\ski

WYBRANE ELEMENTY
S/AMAŃSKICH RYTUAŁÓW INICJACYJNYCH AŁTAJCZYKÓW

7aletą szamanizmu syberyjskiego i środkowoazjatyckiego jest to, że jawi się
jak\) struktura, w której elemcnty istniejące niezależnie od siebie w pozostałej
C7~ści świata - a mianowicie: specjalne związki z "duchami", ekstatyczne zdol-
ności umożliwiaj<\cc magiczny lot, wniebowstępowanie, zstępowanie do pie-
kieł. panowanie nad ognicm itd. -- tu objawiają się zintegrowane w osobnej
lcienlogii i uprawomaclliają specyficzne techniki rytualne. Pod tym względem
szaman izm ludów Azj i Środkowej przedstawia najdalej posun ięty stopie!'l
iJltcgracj i (E1iade, 1994, s. 18). Na catym tym ogromnym obszarze szaman po-
705ta\\ al postac ią dom illującą, gdy? prawie całe magiczno-rei igij ne życie spo-
kCZlll)ści skupione bylo wokół niego. Jest to cecha charakterystyczna dla ludów
altajskiclL w pl'Zl~ciwiellstwie do ludów Dalekiego Wschodu i Paleoazjatów,
u których tzw. "kamtania" mogły być odprawiane przez osoby nic mające
__licencji" szamana, czyli nie będącc członkami specjalnej grupy społecznej
\\yd/.ielollcj przez zbiorowość (tzw. "szamanizm domowy", czy "kamłanie dla
siebie") (Nowik, I()93. s. 25 -26)_ W odróżnieniu od grupy ludów ałtajskich
(termin odno5z(jcy się do rodziny językowej) szamanizm samych Attajczyków
nie dOC7ekal si<; zbyt wielu opracowall (por. Eliade, 1994, s. 3). Poniższy tekst
jest prób(j usystematyzowania i interpretacji rytuałów związanych z inicjacją
szamallską oraz krótką charakterystyką typowych szamallskich obrzędów
.~Itajczykó\V.

Lalicuch górski Altaju, położony w centrum kontynentu azjatyckiego,
zamieszkany przez plemiona Ałtajczyków, przez długi czas był uważany za
II zględn ie "n ieskażom( strefę archaicznych 'mitów, wierzell i obrzędów.
['dokumentowanc tu w XIX wieku rytuały szamat1skic zadziwiały bogactwcm
tórlll, PC)/_iOlllell1rozwoju i znaczeniem w wierzeniach (por. Wasilewski, 1985,
~. 29). Na pierwszy plan wśród szamallskich obrzędów wysuwają się te, które
1\\ i,lI-allc są z inicjacj(j. Podzielić je można na trzy umowne etapy: "powołanie
~zallla(lskie", rytualy odpra\-viane zwykle przez innego, bardziej doświad-
czonego szamana i ożywienie bc,:blla lub płaszcza (Nowik, 1993, s. 29). Zarów-
no u Altajczyków, jak i wielu innych ludów nigdy nie zostawało się szamanem
z przypadku, lecz prawie zawsze na skutek dziedziczenia tego daru po przod-
kach. Wierzono, że to właśnie duchy zmarłych szamanów wyszukiwały w obrę-



212

bie swego rodu następców, którym miała być przekazana cała ich \\ iedza
i umiejętności. Następstwo nie przechodziło automatycznie 7 ojca na syna czy
córkę, lecz zawsze na najbardziej odpowiedniego krewnego. Często były to
osoby z nadwyrężonym systemem nerwowym, co jako oznaka-stygmat byk)
znakiem wybrania. Wybrani na szamanów musieli więc poddać się woli
przodków, którzy ich w ten sposób wyróżnili (Hermanns, 1970, s. 241; r:liadc.
1966, s. 24). Zdarzało się, że sam okres in icjacj i n ie był u ;\ Itajczyków \\ y-
raźnie wyodrębniony. Według Hermannsa (1970, s. 241) inicjacja zastępowana
była wtedy szczególnym powołaniem kandydata na szamana lub została przez
szamanów przemilczana jako tajemna. Obrazuje to m. in. relacja z dz.iennika
W iIhelma Radłowa, rosyjskiego oriental isty-turkologa pochodzen ia niem iec-
kiego, według którego "wiedzę i władzę szamanizowania otrzymuje szaman od
swoich przodków, poprzez emanację ich siły uczy się on zdolności bicia \\ sz.a-
mailski bęben, poprzez śpiewy przywołuje do siebie przodków i duchy. i L ich
pomocą oddziela własną duszę od ciała i wysyła jej do jasnego królest\\(!
światła lub w wielką ciemność. Uczy się pieśni poprzez inspirację lub Ina jL'
ze słyszenia z wielu szamańskich obrzędów, przy których by/ obecny"' (Radlo\.
1989, s. 366).

Uzyskanie szamal1skiego daru objawiało się zazwyuaj poprzez symptom~
chorobowe, przez etnologów określane jako "choroba" szamaIlska. Prz) czyn ill)
sie to prawdopodobnie do stworzenia w przesz/ości przez. wielu badauy
(Ohlmarks, Wilken, Loeb, Rodin, Zelenin i in.) teorii Wiejżąccj szamanizn!
z różnymi formami histerii czy innej choroby psychiuncj. /(lsadniczy akcent
przenoszono przy tym z indywidualnych snów i widzell na dziedziczn~ cha-
rakter chorób, na które cierpi każdy szaman. Zapomina się przy tym, że każda
choroba, nie tylko ta, która dotknęła szamana, uznawana jest za efekt \\ stą-
pienia złego ducha w chorego. Chociaż wiele z tych chorób ll10żna I<lpe\\ne
zaliczyć do nerwic, to jednak nie ma podstaw, by wszystkich. którzy l1a nie
cierpieli, uważać za ludzi nienormalnych. Wyjaśnienie choroby \\stąpienielll
ducha odnosi się wszak do sfery kultury, nie patologii. Choroba szamaliska i jeJ
symptomy (unikanie ludzi, senność, widzenia, niepowstrzymY"'\<lny śpie\\ itd)
były w dużym stopniu określane przez tradycję. Jeśli nawCl choroba szallwIiska
by1a wynikiem "wyboru", to wybór ten byl przcprowadzany przez. c.(1I11;~
społeczność, biorącą pod uwagę te cechy osobiste, które byly kOIliecllle cila
przyszłego szamana. Natomiast samo zachowan ie adepta \\ dużej III icrzc llarZli-
cały odpowiednie normy społeczne i obyczaje (Nowik, I99l, s. I l<). 14l - 1·14)

Moment ataku szamallskiej choroby przypadał zazwyczaj na okrcs od 1:'\do
18 roku życia. Teleuci, jedna z grup zaliczana do ;\ltajczyków, np. określali
wówczas kandydata na szamana jako "przymuszonego, duszonego przcz
szamana". Po przejściu choroby, młodzi teleuccy szamani 0pllwiadali: ..Bieg-
łem i kręciłem się jak wicher, dusił mnie szaman-przodek". Cz.as trwania l<.:J
choroby mógł się przedłużać nawet do roku i dłużej, aż kandydat calkc)\\ ieic



213

uległ duchom (Dyrenkova, 1949, s. 109). Jednym z typowych objawów sza-
mallskiej choroby było przeżywanie przez przyszłego szamana "rozkawałkowa-
nia i gotowania jego ciała". Rad/ow podaje, że pewna kobieta z plemienia
Tekutów w czasie trwania choroby miała wizję, podczas której zobaczyła jak
nieznani mężczyźni kroili jej cia/o na kawałki i gotowali je w kotle. W opo-
1\ ieściach ałtajskich szamanów często pojawiał się motyw spożywania ich
(iala. picia krwi oraz otwierania ich brzuchów przez duchy przodków. Wtedy
Iliaśnie duchy te przyglądały się dokładnie kościom kandydata. Chodzi lo przy
tym o ZIlalczienie tzw . .,zbytecznej kości". Mógł to być np. dodatkowy ząb lub
palcc. co moglo być oznaką powołania danego osobnika na szamana (Eliade,
1975. s. 5~ - 54: Potapov, 1947, s. 166). Ten akt "przetwarzania" cia/a szama-
na. jego gotO\vania, można uznać za tożsamy z procesem stwarzania, w którym
Ilzajemnie przenika się idca śmierci i wskrzeszenia. Hermanns uważa, że ten
ckmelll w procesie otrzymywania szamaJlskiego daru był wyrazem archaicznej
ll1entalności człowieka-myśliwego, na której podstawie, pod wpływami idącymi
z Iranu i Tybetu. miał się rozwinąć prawdziwy szamanizm. Rytuał ten miał
[lalI iązywać do obrzędów myśliwskich, które opierały się na koncepcji ,Jmar-
tllycll\\Slalego zwierzęcia", mówiącej o tym, że upolowane zwierzę mogło się
odrodzić. jeżeli tylko jego szkielet zostal zachowany w całości. Kość jest obok
krl\ i metonimiel żyeia i jako symbol zawiera w sobie konotację jego ciągłości,
a ponicwa7 kość jesl w przeciwiellstwie do krwi obiektem trwałym, występuje
często jako symbol "vięzi z przodkami (Wasilewski, 1985, s. 191 - 192).

Charakterystyczną cechą szamailskiej inicjacji było także podejmowanie
prób odciągnięcia duchów szamailskiego przodka w celu przerwania cierpicll
t(marzyszących inicjacyjnej chorobie kandydata na szamana. Za najskutecz-
niejsze II tym pr;:ypadku uważano wszelkie przedmioty mające związek z ko-
bicl<\, 11011 icjusza nakrywano lip. kobiecą odzieżą lub kładziono pod lóżko, na
kll)r) m spala kobieta. Za najskuteczniejszy środek uważano jednak spożycie
kl'\l i menstruacyjnej. Także przebywanie w piwnicy, do której najczęściej cho-
dzda kobieta. mialo pomóc w wyleczeniu się z szamaJ1skiej choroby. W
przypadku gdy wymienione środki zapobiegawcze nie skutkowały, OI'gani-
ll)\lanO obr/t(d o szczególnym charakterze nazywany "chwytaniem", "trzyma-
niem" szamana. Obrzęd ten odbywał się wiosną lub jesienią, na początku
ll1iesi'lC'1. podczas nowiu księżyca. Składał si<;:on z kilku ceremonii. podczas
których zaproszony doświadczony szaman uczył nowicjusza podstawowych
elementów swej sZ\lIki (Dyrenkova, 1949, s. 111).

Duchy s/.amanów-prl.Odków poza funkcją przekazywania szamallskiego
clal'u spelnialy tak/c bardzo wa/ną rolę duchów opiekuJ1czych szamana. Ałtaj-
U) cy widząc jak kandydat na szamana walczył ze swoją ciężką chorobą.
mÓII iii: ,.przodek nadszedł" lub "przodek męczy". Wierzyli, że wówczas duchy
szamanów-przodków przekazują nowicjuszowi szamaJ1ski dar siadając na czub-
ku .iego glowy. ramionach, barkach, stopach. Jednocześnie stawały się one



214

duchami opiekul1czymi kandydata. a ich siła miała być zależna od ich sily
duchowej; ci, obdarzeni największą mocą, mogli ich mieć nawet dziesi~ć.
wzmacniając się kosztem duchów opiekLlIlczych innych szamanów. Pełniły one
wówczas funkcję doradczą i pośredniczyły w kontaktach z innymi duchami.
były n iezastąpione jako pośredn icy ponadzmyslowyeh przekazów (Hana.
1938, s. 459 - 460).

Nieodzownym rekwizytem szamallskim byl okrągły byben. i\lIajczyc:
utożsamiali go z ujeżdżanym zwierzęciem. Umożli\vial on szamanowi I(jczność
z zaświatami. Bęben byl narzędziem obrony. modelem wszechświata i rodu.
uosobien iem rodowego przodka. wladcy bębna. i na kon iec. samcgo szamana
Semantyczna pojemność tego instrumentu wyrażala się przede wszystkim
w złożonych zachowaniach rytualnych towarzyszących jego wytworze n iu
(Lvova i in., 1988, s. ] 68.) Przygotowanie bębna mialo zawsze kolektywn:
charakter i rozpoczynało się od poszukiwania i wyboru materiału. f. którego
m iał zostać wykonany. Uczestniczyl i w tym krewn i szamana. których on
kierowa! w miejsce wskazane mu przez duchy. Znajdowalo si~ ono pr/.cważnic
na wschodzie. Kierunek ten u wszystkich ludów tureckich odznacza I sic
dodatnimi wartościami, była to strona, po której wschodzi lo sloJice. gdzie
pojawiało się światło. Drewniane części bębna wyrabiano z dorodnej brzol:
lub cedru. Drzewa takie nic mogły być uszkodzone. , ie moglo do nich
wcześniej podchodzić bydło i nie mogła go dotknąć ludzka ręka. Szaman
opisywał także dokładnie źrebaka, którego skórą mial zostać obciągnięty bęben.
Caly bęben składał się z drewnianej obręczy i rękojcści oraz z tZ\\. rogc)\\
(garbów), które umocowywano po zewnętrznej stronie obn;czy. Rogi - f0

półkoliste drewienka stanowiące rezonatory; bylo ich przcwa:inie sześć. dlatego
też szaman określał swój bęben jako "sześciogarbny". Metalowe Clęści bębna
zazwyczaj wyciągano z mogiły zmarłego szamana, a gdy bylo lo nicmożli\\c
(np. gdy nie znano miejsca pochówku) ich wykonanie zlecano km\alo\\ i.
Umieszczano je na wewnętrznej stronie bębna i nazywano cit;ciwą (przymoco-
wywano ją w poprzek rękojeści) oraz strzałami (niewielkimi blaszkami umo-
cowanymi do cięciwy po obu stronach rękojcści) (Potapov, 1949, s. 19] - 200:
1947, s. 159 - ]82; Dyrcnkova, 1949, s. 107 - 1(0). Luk i stT/.ala w mitologii
szamailskiej zajmowały szczególne miejsce i byly symbolami wieloznacznymi.
Łuk utożsamiano w mitach z dolnym światem. I. okresem mit;dzy zachodem
a wschodem słoilca, w połączeniu ze strzałą byl on meta for(! Inplodn ien ia
i jednocześnie atrybutem bogini Umaj, opiekunki porodó\\ i małych dzicci
Sama strzała występowała w tym kontekście jako symbol centralnej, piono\\cj
osi, łączącej ze sobą trzy światy. Ałtajczycy nazywali szczególnie silnych sza-
manów "mającymi strzałę". Posiadan·ie jej oznaczało wladanie ogromJ1(j mocą.
Szaman będący właścicielem łuku i strzal)' przy bębnic, oraz jako elementu
stroju, jawił sięjako mityczny niebiaJiski łucznik (Lvova i in .. 19R8. s. 13))



21:;

Po naciągnięciu skóry na drewnianą obręcz bębna następował ważny
moment naniesienia na nią rysunków. Przed tym jednak szaman zwracał się
zawsze do wladcy bębna, który przekazywał mu, jakie ma wykonać rysunki.
l Altajczyków często były to wizerunki szamaJlskiego przodka przedstawia-
nego jako antropomorfizowane drzewo kosmiczne z olbrzymią głową. Wśród
innych motywów można wymienić: podobiznę władcy bębna jako tygrysa
z grz: \\'\ ogiera. ptaki. konie, sylwetki ludzi. Często spotykanym motywem był
takie rysunek obrazujący powstawanie wszechświata. Po naniesieniu rysun-
ków, bęben otrzymany od duchów, jakby wykłuczony z przyrody, przcchodził
\\ e władan ie społeczności, stając się instrumentem kontaktu i współdziałan ia
z mitycznymi silami (Lvova i in., ł 988, s. 118).

Szczególne miejsce wśród rytualnych działałl towarzyszących wykonaniu
picmszego szamallskiego bębna zajmował obrzęd jego "ożywienia". Gotowy
bcbcn stawiano na progu jurty szamana, do której na tę uroczystość przycho-
dzi! i jego krewn i. Tcn clemcnt rytuału nosił nazwę "uczty bębna". Wszyscy
biesiadnicy spożywając zazwyczaj duże ilości alkoholu uderzali kolejno
\\ bęben, który przechodzi! z ręki do ręki. Uczta mogła trwać do trzech dni.
podczas których sakralne działanie (szamanizowanic) degradowane było do
skry JJI·()fClllllllI. Dopiero po tym szaman przystępował do ceremon ii ożywien ia
bebna (Potapov. 1947. s. 159 - 182: Lvova i in., 1988, s. ł69).

Interesująco przebiega/a ta ceremonia u Teleutów. Miała charakter święta
wdc)\\ego, inscenizuj,\cego improwizowany ślub, podczas którego następowa/o
symboliczne wb\czenie nowego instrumentu do społeczności. Bęben przeobra-
żal si~' jakby w ślubną partnerkę, a zainteresowanie nim przejawiali tylko męż-
czyźni. Kobiety i dzieci obowiązywał zakaz przybliżania się do instrumentu.
Wraz z pierwszymi uderzeniami szamana bęben uzyskiwał nową jakość, napC!-
nia/ się si!ą duchów. sib\ płodności i dzięki temu rytualnemu zapłodnieniu
pojmowany byljako nosiciel pierwiastka żeJlskiego.

Symbolikę tę można spotkać także u spokrewnionych z Altajczykami
Szorów . .Jedna z osób biorących udział w przygotowaniu bębna (koniecznie
mężczyzna). by/a uważana za "matkę bębna", druga (także mężczyzna) za "ojca
bębna", sam bęben nazywa/ się w tym czasie "dziewicą", przyszłego szamana
nazywano natom iast .,/ięciem. narzeczonym". Po wykonan iu bębna krewn i
..narzeczonego" przychodzi Ii uroczyście do domu "rodziców" i przynosi! i
podarunki symbolizujące zaplatę za żonę. Gdy szaman wypowiadał fonnuły
dotycz,\ce swatania. jeden z krewnych "narzeczonego" lub sam szaman chwytał
bęben i wybiega/ razem z nim z jurty. co miało symbolizować porwanie
"narzeczonej". Rytual ten kOliezył się ucztą, w której brali udział wszyscy
obecni. Moment objęcia przez szamana swojej "posady", czyli "ślub" miał
La\\SZe miejsce wiosną: pierwsze szamanizowanie symbolizowalo wstępowanie
szamana do nieba z "narzeezom(. po jego zakOllczeniu zaś szaman stawał się
\\ laścicielcm ,.niebialiskiej żony", czyli bębna. WJadanie nim pozwalalo



216

szamanowi wypełniać jego podstawową funkcję pośrednika pomiędzy bós-
twami a ludźmi, sacrum a profanum, w wymianie wartości mitycznej \V ro-
dową. Szaman stawał się mediatorem, którenlll były dostt;pne wszystkie sfer:-
kosmosu. Bęben odgrywał tu ogromną rolę; "otrzymujcle życie" dzi<,;ki rytual-
nemu połączeniu z szamanem, stawał się jego nieodłączną cz<,:ści'l (Lvova i in ..
1988, s. 168 - 170; Potapov, 1947, s. 159 - 182).

Ałtajczycy wierzyli, że duchy przeznaczały szamanowi od trzech do dzie-
więciu bębnów. Sądzono, że jeżeli w trakcie wykonywania czynności rytual-
nych szaman uszkodzi lub złamie swój bęben. nawiedzi go chorobcL której
można zapobiec jedynie dzięki złożeniu ofiary dla władcy bębna z konia lub
krowy (Lvova i in., 1988, s. 170). Wraz ze śmiercią szamana "umierał" Jego
bęben. Wynoszono go wówczas do lasu i umieszczano na drzewie lub 'v sza-
matlskiej mogile. Bęben musiał zostać jednak wcześniej unicestwiony. W tym
celu jeden z krewnych szamana przecinał nożem skórę naciągniętą na bęben.
lub uderzał w nią dopóki nie pękła. Podobnie posl<,:powano w przypadku
wykonywania nowego bębna starając się przy tym, aby był on podobny do
poprzedniego, i aby posiadał wszystkie użyte poprzednio metalowe części.
U Teleutów po śmierci szamana jego rodzina zatrzymyvvala za'vsze rękojeść
bębna, którą przechowywała wśród innych przedmiotów kultowych \V jurcie.
M. in. właśnie z rękojeścią związane było przekonanie o dziedziczności sza-
matlskiego daru i opiece zmarłego szamana nad jego żyjącymi krewn:-l1li
(Dyrenkova, 1949,s. JI2;Potapov, 1947,s. ł62, 1(7).

Równie istotne znaczenie jak bęben miała kołatki\. Szaman ,vykony,\al ją
zwykle dużo wcześniej niż bęben i używał do czynności rytualnych aż cili
chwili, gdy duchy przekazywały mu polecenie jego zrobienia. Kolatk<,: wyko-
naną z brzozowego drewna i obciągniętą skórą z nogi dzikiego kozia ..07.y\\ ia-
no", podobnie jak bęben. Musiała ona być szczególnie chroniona. ponie'vaż
wierzono, że przywiązanie jej do ogona psa mogło spowodować nieuleczalną
chorobę szamana, która kOllczyła się śmiercią (Potapov, 1947. s. 159 - 182:
1949, s. 168).

Nie nalezy zapominać o innych atrybutach szamallskich. które występov,al:-
obok bębna i spełniały podobną funkcję. Jako instrumentu umożliwiającego
dostęp w regiony dolnego świata, szaman używal także zwierciadla. Było ono
symbolem świata podziemnego, którego obraz powstawal na zasadzie zwier-
ciadlanej symetrii życia na ziemi. Zwierciadło bardzo CZysto zastępowalo bęhen
i nazywane było wtedy "siedzeniem dla duszy" (Wasilewski. 1985, s. 1~2)
Podobne znaczenie u Ałtajczyków miały w rytualach sz,lm,1I1skich topór i ko-
paczka. Były one używane podczas pogrzebu. Z ich pomocą s/.aman ochranial
odprowadzaną w zaświaty duszę zmarłego myżczyzny (toporem) lub kobiety
(kopaczką). Były to także przedmioty ochraniające samego szamana: ..Dusza.
wymieniając uścisk dłoni, żegna/a się. Wtedy szaman lamiasl s\,ej dloni p\)-
dawał kopaczkę lub topór, żeby z nią nic pozostać" (Lvova i ill .. 1988. s. 193-



217

1<)-1). Funkcje przed m iotów u/.ywanych przez szamanów określano zawsze
"ontekstem sytuacj i, \V których były one wykorzystywane. W zależności od
potrzeb szamana różncgo znaczenia nabierały jego instrumenty kultowe.
Zmieniały się one np. w ujeżdżane zwierzę i bat w czasie szamallskiej podróży,
\\ luk i strzal)' podczas walki szamana zjego rywalami lub złymi duchami, albo
\\ lódkę i wiosla przy przeprawie przez kosmiczną rzekę (Lvova i in., 1988,
s. )<)-1).

Rytualnym atrybutcm szamana, który pełnił podobną funkcję jak bęben był
szanJaI'lski strój. lJ szamanów ałtajskich nie był on jednolity. W niektórych
regionach nic różnil się bardzo od stroju codzicnnego, zdarzalo się też, że sza-
mani wcale nic mieli specjalncgo stroju i wykonywali swoje czynności w stroju
cnc!zienn)'m. a od pnzostalych członków społeczności róż.niła ich jedynie
plócienna chustka owinięta wokół głowy (Harva, 1938, s. 501). Z relacji \vielu
hac!aC/) "ynika jednak. że większość ałtajskich szamanów miała specjalny
~tJ\·)j. Dla mlOllcgo szamana przygotowyvvano zawsze nowy ubiór. Na niektó-
r)ch ohszarach Azji. m. in. w górach Ałtaju, musiał on najpierw zostać "oczy-
~zcznn)" ocl dotyku ludzkich rąk. Do plaszcza szamallskiego przyczepiano
7il/\\)C/aj \\iele przedmiotów. symbolizujących wszystkie sfery wszechświata
\)r;1I przedstawiaj;lcych duchy obronne szamana (Ilcrmanns, 1970, s. 257).
Sporzi,d/anie stroju uwa/.ano za pracę o znaczcniu sakralnym; zajmowaly się
t) m \\ ylc!c/.n ic kobicty. Gdy strój był gotowy, główny duch pomocn iczy
szamana \\ yj;m ial mu. czy jest z niego zadowolony i czy powinny być doko-
nane jcSI.C/c jakicś poprawki.

PlaszCl szamilllski wykonywano z białej owczcj skóry lub ze skóry dzikiego
K\)I/a Ks/taltcm pr/ypominal on dużego ptaka. Wzd/L1ż szwów rękawów umo-
~.\)\\) \\ano wstęgi sym hol izującc pióra, skrzydłam i nazywano skórzanc pask i
lub rn;clzlc I. tkaniny. opadające na ramiona, do których przymocowywano
laUe pi\'ml puchaC/a. Wstęgi te tworzyly dolną część płaszcza. Nakrycie glowy
na/) \\ ;1110 .. ptasi;, glmVil", moglo ono być wk1adane tylko razem z szamallskim
plas/Cl.cnl. do "t\'lI"cgo nic bylo jcdnak przyszyte. Ten element stroju Ahajczycy
Ilazy\\ali tabe ..ptasim Kapturem". Najczęściej wykonywano go z czcrwonej
-.:hUSf). n/.dnhiollej metalowymi guzikami. muszlami i sznurami pere1. Były na
nim labe n;lIlicsionc podobizny lecących ptaków, których magiczna sila była
v:Cl.eg\·)inie skuteczna przy obron ie szamana przed z1ym i ducham i. Ochran iać
przed nimi mialy tabc inne przedmioty. w którc wyposażony był strój
'/am'lIiski. Byly lo przede wszystkim małe dzwonki, umieszczanc na rękawach
i 7 Iylu plaszC/a. Na stroju szamana znajdowały się poza tym przedstawicnia
r\)żnych mityCl.nych istot. l3yly to kuk/y przyszyte wokół kołnierza, na których
glo\\ ,ICh umocowywano pionowo pióra puchacza. Utożsam iano je z mitycz-
nymi córkami niebi;lJlskiego boga Ulgena lub z niebiallskimi dziewicami przy-
\\olującymi do siebie duchy. Wśród kosmicznych symboli, bQdących elemen-
wnli szamullskiego stroju, znajdowały się jeszcze symbole słollca i księżyca.



21X

Były to mctalowe płytki umocowywane przy rękawach. Na plecach natomiast
wiele małych metalowych krążków symbolizowało g'vviazd). h\·isaj;lce pn b11-
kach wzdłuż płaszcza wstęgi, wykonane z C7.arnej lub brqzowej tkanin).
symbolizowa1y dwa potwory z królestwa Erlika (władcy ś\\,iata dolnego) Mi;li\
one ochronić szamana podczas podróży do podziemi. Dodatkowym elementem
stroj u, wykonanym z czerwonej tkaniny i ozdobionym meta lowYIll i \\i Siurkalll i
oraz muszlami był pas (Harva. 1938. s. 499-~05; I-:liade. 1(>75. s.1 :"-1-1"":
Hermanns, 1970, s. 257-258).

Szamaóski strój przechowywano w skórzanym worku. ulllieS/Cllln) III

zazwyczaj w tylncj części jUl1y obok innych przcdmio\(')\\ kulto\\ych. Podlcg.;Ji
on szczególnej ochronie. zwłaszcza wtedy, gdy grupa przenosila się z mieiscl
na m iejsce. Worek przytwicrdzano do siodła. prl) cZYIll 1\\I'acanu 11\\ agę. ah)
konia nie dosiadała kobieta. która podobnie jak ka/dy ubcy nic Illogla dotknać
stroju. Gdy umierał szaman, strój tracił swoją moc. Nic byl on jednak niS/-
czony, lecz przeważnie zawieszano go na drzewie \\ glęhi lasu. \\ pohliill
szam3llskicgo grobu (I-Iarva, 1938, s. 4(9). Do pierwszych dziesięc io lec i .\.\
wieku z szamaóskiego stroju zachowal się tylko piaszcz. Wkladaj;\c go ~zalllan
upodabn iał się do ptaka-puchacza. Różne znak i na S/;Ull;U'lSkiIII plaszulI IIIi;lh
natomiast umożłiwiać mu bezpicC7.ne wypełnianie funkcji medialora pllmiędl\
ludźmi i bóstwami oraz "podróżowanic" przcz wszystkie skry \\v.echś\\ iata .

.,Technika ekstazy" - tak zdefiniował szamani/J)) jeden l naj\\ybitnicjs/)cll
jego badaczy, Mircea Eliade. Utożsamiał on ekstazl,: Sl.ama"lsk;, l ..l11ityuna
trasą". którą była interioryzacja kosmicznego ideogramu. Puprlez uś kosllliu-
ną. bl,:dącą drogą komunikacji pomil,:dzy trzema skrami wszechś\\ iata. SZalll;lIl
w trakcie ekstazy odbywał "podróż" do świata g()rnegu lub pud/icmi Ili;l<!l
uważa, że szamailska ekstaza nie wyczerpuje jednak wSI)stkich form przeżycia
ekstatyczncgo. N ie każdy więc ckstatyk mo/c być uznany la szamana Slall1an
specjalizuje się w takim rodzaju transu. podczas kt('lI'egu dus/a upllszua ciaiI!.
kierując się do nicba lub schodząc do świata podziemnego (l:Jiadc. 197:". :i. ~o:
Tokarski, 1984, s. 89). Aby spełnić swoją rol<; w dramacie kultowym. jakim h\ I
szamailski rytual, "sakralny gracz" (szaman) i ..sakralna gra-Omusial) h) e Ie ~I)-
bą zsynchronizowane, musiały się ze sobą idcntyłik(\\\ać. Szaman uz)ski\\;i1
ten efekt zwykle poprzez autosugestię i alltohipnozę, kt(')rc jednak nigd) nil:
mogly być tak głębokie, że straciłby świadomość, ponie\\ai. nic h)lb) \\ slanil:'
odgrywać świadomie swojej roli. Kataleptyczny stan nH'lglhy uC/ynie :i1;1l11;ln;\
niezdolnym do działania (I-Iennanns, 1970. s. ~~9). Nic nalei\ jednak pr/l'-
cen iać roi i transu, traktowanego przcz wic lu hadaC/y jako gl<'\\\ny ~kI;lcini"
szama{lskich rytuałów. Za ważniejsze niż sam trans u\\aiane h~ Iy hUll iClll

działan ia zgodne ze zwyk1ym i aktam i magicznym i ("oC/)s/C/an ie-·. _.karlll il:'-
nie". ,.pokropienie" itd.). (Nowik, 199:1.s. ~5-2(,)

Ałtajskie rytua1y składały się najczęściej I d\ll1Ch nienml/icln)ch u~'~cj
zlożcnia oliary oraz symbolicznej podróiy s/amana l. \)fianman)lll 11\ ICI'lc'-



2]')

ciem. O potrzebie zlożenia ofiary decydował sam szaman. Określał jakiemu
bóstwu powinna ona zostać złożona oraz z jakiego ma być zwierzęcia. Szaman
dol·;/adnie opisywal barwę oraz inne szczegóły ofiarnego zwierzęcia, aby ofiara
LOsulla przyjęta i przyniosła powodzenie (Radlov, 1989, s. 370). Najczęściej
skladano w ofierze konia (rzadziej owcę lub kozła), przeznaczając ją zarówno
dla bóst\\ świata górnego, jak i dolnego oraz bóstwu rodowemu i tzw. władcom
ś\\ iętych miejsc. Rytuał zlożenia ofiary z konia, stanowiący główną ceremonię
n:ligijni\ większości plemion ałtajskich, miał miejsce zawsze w dwóch okresach
roku: wiosną i jesienią Dla rytualnych czynności szamaI1skich zwróconych do
rozbudzającego się lub zasypiającego świata, te pory roku były najodpowied-
niejsze. Podobnymi wlaściwościami jak wiosna i jesieI1 charakteryzowały się
poranek i wieczór, czyli czas przejścia światła w ciemność i otwrotnie. Można
powiedzieć, że był to czas "otwat1y", dający możliwość nawiązania kontaktu ze
\\szvstkimi sferami wzechświata (Lvova i in. 1988, s. 46-47).

Dwoma głównymi bóstwami, którym składano ofiary, były Ulgcn
(najwyższe bóstwo niebiaI1skie) i Erlik (władca podziemi). Ulgenowi zawsze
skladano oliarę w odosobnionych miejscach, zazwyczaj w brzozowym zagaj-
niku. w którym w tym celu wznoszono nową jurtę. Zwierzę przeznaczone na
ofiarę dla Erlika uśmiercano w miejscu, w którym zdarzyło się nieszczęście.
lam tei dokonywano rytualnych czynności (Amschler, 1933, s. 306).

Określonym m itom i wierzen iom szamaI1skim odpowiadają konkretne
l)brzędy ..wstępowania" czy też "wspinania się". "Wstępowanie" dokonywało
się bądź w ramach złożen ia ofiary, gdy szaman towarzyszył ofierze (duszy
lljiarowanego konia) aż do najwyższego bóstwa Ulgena, bądź też przy okazji
leczen ia chorych (El iade. 1966, s. 106). Część obrzędów "wstępowan ia" (połą-
lJOnego z Jstępowan iem") związana była z kultem ogn ia. Według wierzdl
leleutów, w trzynastej warstwie nieba przebywało najwyższe bóstwo ognia,
któn:mu co trzy lata skladano ofiarę z białej owcy. Wędrówka szamana
spnmadzala się tutaj do "podróży w myślach w głębię paleniska", znajdującego
się \\ granicach mieszkania, w którym jednocześnie lokowano cały kosmos.
Ogiell i ognisko uważano za posrednika pomiędzy człowiekiem i bóstwami;
Jaczy! on ziemię, niebo i czlowieka, uczestniczył w przekazywaniu ofiary Ulge-
nowi. który mógl ją przyjąć dopiero po wcześniejszym przyjęciu przez bóstwo
\)gnia. W ten sposób uwiclacznia się tutaj analogia pomiędzy symboliką ognia
a symbolik'l "eentrum świata". OgieI1 był jednocześnie w tradycyjnej kulturze
Altajczyków symbolem stabilności oraz warunki m istnienia życia i jego
obrOllcą (Dyrcnkova, 1927, s. 63-70; Lvova i in., 1988, s. 36-38).

O wiele trudniejsze od podróży do nieba było dla szamana zejście do pod-
ziemi. Altajski szaman podejmował się go głównie w celu odnalezienia duszy
chorego lub w celu odprowadzenia duszy zmarłego clo krainy śmierci. Jednym
z pO\vodów. dla których wzywało się szamana była więc choroba. Ałtajczycy
nie uży\vali w tym wypadku ziół ani lekarstw, lecz wierzyli, że przy pomocy



220

szamana można się dowiedzieć jaki zły duch spowodował nieszC/t;ście i \\ jaki
sposób je odwrócić (Harva, 1938, s. 543). Interwencja szamana mogla polegać
albo na wyprawie po uprowadzoną duszę pacjenta, albo na usunit;ciu \\cielo-
nego weJ'l złego ducha czy przedmiotu powodujc\cego chorobt;. Wiele luck)\\
syberyj skich wierzyło w następujący schemat szamallsk ich dzialall: szaman ocl
wcielającego się well ducha opiekUllczego dowiaduje sit; o miejscu pobytu
porwanej duszy, przyprowadza ją i aby móc ulokować ją na swoim miejscu
wypędza z ciała chorego złego ducha, po czym dziękuje swym opiekunom za
pomoc (Wasilewski, 1985, s. 62). Należy dodać, że istnialy choroby. \\ prz~-
pad ku których obowiązywał zakaz interwencji szamana. Byl)' to odra i ospa.
które Altajczycy personifikowali z "matką-odrą" i "matką-osp,!" (Tokan:,\.
1969, s. 106; Karunovskaja, 1927, s. 32). W wierzeniach I.wi'vanych z odra
i ospą można odnaleźć elementy charakterystyczne dla gotowania cia/a szama-
na podczas otrzymywania szamallskiego daru (patrz wy/cj). Przcchodzona
przez dziecko odra czy ospa "przegotowywała", oczyszc/a/a cialo i e/yniia je
nowym. Po wyzdrowieniu dziecko takie było przyjmowane przC/ kre\\ ilyeh
ponownie, jako inna, nowo narodzona istota (Lvova i in., 1988, s. 141-143).

Ekstatyczna podróż szamaJ'lska, będąca elemcntem wszystk ieh r)'tua!(m.
była pojmowana jako długotrwałe przemieszczanie się V\ czasie i przestrzeni
W trakcie wykonywania rytualnych czynności szman pozostawał w realnym
świecie, poruszjąc się wyłącznie wokół ogniska lub wewnątr/. jurty. Intonc1\\a-
na pieśJ'l dotyczyła zwykle obcowania szamana z duchami, a taniec s/u/yl do
przedstawiania jego podróży w świat duchów ( owik, 1993. s 56). Samo opi-
sywanie mitycznej przestrzeni odbywało się przede wszystkim przez ruch i za/-
naczanie powrotnych punktów podróży, którym towarzys/Y/o wicie gestc')\\
i tekstów słownych. Rytuał ten można określić jako "udramatymwane obra/()-
wanie wszechświata", W ten sposób wydaje się, że "s/.am,ulski" C/as i przes-
trzeJ'l zbliżają i oddalają się od siebie, są w ciągłym ruchu, zmienia się ich t~m()-
cjonalna percepcja. Podczas ekstazy granice tego świata znajduje! sit; w be7-
pośredniej bliskości szamana i obccnych. Swiat górny rozpl)Czyna! si',? jui
za otworem dymnym jllliy, a duchy dolnego świata mogly si',?jui Inajcilmać za
progiem. Schodząc w wąwóz lub wznoszc\c sir; do gl)ry. Cl.1()\\iek (szamani
stąpał po realnej ziemi, z każdym krokiem oddalając si',? \V obcy świat zamlCS/-
kały przez bóstwa i duchy (Lvova i in., 1988, s. 91).

BIBI.IOGRI\FI/\

I\l1lschkr W.
ł ')JJ lihe,. der 7il'rop!l''' (bI'SOIll/el's /'!i,,.t!copli''') de,. 1(-/11/[:11<"11 1111 Slilll'ISI'hl'lI lir,;'

..i\nthropos" t. 28. s JOJ - J ł O,
I)yrcnkova N. p,

1')27 ;":lI/t ognia 11 a/tajce\' I {e/e{iI ... Shornik j\'hli'\:,iai\J)If'l)p()I()~ji i ł':lJ)'.\c'r;i1I," l t,
s, (,J - SI.



221

I ').j') .l/o!erlll/l' I)(} ,i'lliI/II lisi li '/I /I /e/e/llov ... Sbornik Muzeia Antropologii i Ltnogralii--
l. 10. s. 107 - 1')0.

I ijad.: \1
I 'H)(,
I '!7~
I '!,!.j

11&la I'
I ')3X

I l<:1111;11li lS M.
1'!70

haA/II! o hlslorll religii. Warszawa.
Scl7lI/I/(/III.I·IIIIIS ul/i/arcllillschell E\loseleclmlA. Frankrurt am Main.
S~o/llillll~11I IorcllOlclle leelll/IAI eAslo~y. Warszawa.

/!lc rcliglo.I'ell r 'ors!e//III1,ll,!lll der alialsellen J 'iiIker. licisinki.

SChO/llilllell-I'scudosehalllanell, t-:rlijser /llId /-lei/bringer. I-:ille verg/eichende Sludle
religiiil'('r {;rl'hiillolllelle. t. I. Wiesbaden.

!--:~1I'l11101skaj a 1\. I,:
I')i7 I~ ollajsAIch \'el'Ol'Wli{ I obljadov sl'jazannych S rebjonkom. __Sbornik 'luzl:ja

!\111ropoloi,lii i I·:tnogralii-- t. 6. s. 20 - 40.
l.\(lIa l:. I... Okt.iabrskaia I. V__Sagalajev 1\. M .• lJsmanova M. S.

I ')XX hodlelolllloj" lIIil'O\'O~::reni{e I/w'kol' Juinoj Sibiri. Pros/rallS/wa i vrelllja. /-'('("II.1'j
11111'. Novosibirsk.

\"llik ,.:
I '!'n S::O/lIilIlI::/l1 svhcrvjsAI. Ohr::ęd '-fil/k/or. I'r()/)(1 porównania slruk/ur. Kraków.

I'otapol' I .. I'
I '!.j 7 ()hrj{/(I o:'Il'!elli{a ,l:alllonsAogo bu/ma u l/urkoja~YL'nych plemell Allaja. "Trudy

lnstiluta LInogralii" l. I. s. 15<) - I X2.
liuhell /c{cu/sAoj S::lIIU(fIlAI Ijego rlsullki, "Sbornik M uLcja /\ntropologi i i Etno-
i,lralii--I.IO.s.I')1-200.

1')·1')

(Summary)

RadiOl V
I ')X') I:: Si!>iri. Sll'lIlIiLT dllevlIlAa, Moskva.

1"brcI S. ;\.
1'11>')

I,'k<lrski S
I ')X-I I'./li/de I onell/. Wroelaw.

\\dsil':IISkl .1. S
I 'iX~ !'odrr!::t' do IJIcAIe!. I?::ec o s~wl/ańskieh mis/erlacll. WarsLawa.

l'icI'\I'IJII/e.!Ol'llll' religii i iell ro::wój. Warszawa.

!--:ol1r<ld(iórn\

SOVlI' I:II:MI\IS OF SIII\M/\ I 11'1/\1'10 RITI':S OF 1'111,:/\1.1'1\1/\ S

Ill': Sh;11l1anlSlll ol' Ille: altaians and othcr pcoples or Ccntral Asia has bl:cn considcrcd by
111;111\,e:llOlars <ISth.: lllOst adlanccd I'itual !()]']ll or an cl1ormous signilicilncc lór thc svsll:rll or
he'll,'!" in Ihls ar.:a The:se: katur.:s makc it quill: dilfcrcnt li'om thc shamanism o!' the pcoples o!'
\(Inh .\si;1 ;11\(1lh.: Idl' 1:;lsl. dominall:d Iw oth.:r spceilic rorms. such as "hom.: sham~lIlism" and
,,[IICr'. I he: ne:hne:ss oj' Ihl: shaman ritu;ds is cvidcnl. 1(11'instance in thc rites rclatcd lo slwmans
iIluld, is e:\ ilknl. [(li' inslane:c in thc riles rclatcd lo shaman initiation whicb dcmonstralc a certain
L'(ln\ ,'Illional hic:r;lrcb~' the: "sbaman I ocalion". rcccil'ing. the so-called "shamal1 gili--. Ibl' "tlung
c;lI1didall", .:"pnience or "disl·;lsc--. and thc animation or tb.: shaman drum or .:ostuml:. The
,Inick i, an allelllpl al Slsll'lllati/~ltitln and interprctation tlI' parliuilar ćleml:nt tlI' the ritu,d ol'
,hlllll~1I1inlli;llitln. including ;dso a bricl'e:haractcristi.:s orthe typical shaman rilc orlhc /\ltaians.


