
MACIEJ ZĄBEK

WPROWADZENIE

Kategoria obywatelstwa będąca jako taka instytucją prawną, swym zna-
czeniem wybiega poza obszar samego prawa. Ma charakter wielowymiarowy 
i wielowątkowy, wpływający na życie milionów ludzi, co więcej nieustannie 
ewoluujący we współczesnym świecie. Temat ten wydaje się tak szeroki, że 
mimo wydania, choćby tylko w ostatnich latach, bardzo wielu publikacji, daleko 
jeszcze do jego wyczerpania1. Jego popularność i aktualność wiąże się w dużym 
stopniu z faktem niedostatecznego zagospodarowania tej kategorii prawnej 
w ramach Unii Europejskiej, a ponadto próbami rozmontowania dotychcza-
sowego państwa narodowego i dekonstrukcji samego pojęcia, zwłaszcza pod 
wpływem masowych migracji, powiększającej się liczby apatrydów i podejmo-
wanych działań mających na celu zapobieganie zjawisku bezpaństwowości. 

Mając to wszystko na uwadze, a także dyskusje na temat możliwości 
przystąpienia Polski do Konwencji o statusie bezpaństwowców z 1954 r. 
i Konwencji o ograniczaniu bezpaństwowości z1961 r., podjęliśmy decyzję 
wydania niniejszego tomu, którego celem była próba zgłębienia problematyki 
obywatelstwa z perspektywy nie tylko prawnej czy historycznej, ale i społecz-
no-kulturowej. Przedstawienia jego różnego rozumienia zarówno z punktu 
widzenia jego europejskich twórców i późniejszych interpretatorów, jak i jego 
percepcji oraz zastosowań na gruncie lokalnym w różnych, nie tylko europej-
skich zakątkach świata. 

1 Z uwagi na ich ogromną liczbę przytoczę tu tylko wybrane publikacje niektórych autorów 
niniejszego tomu, jak np.: J. R a c i b o r s k i, Obywatelstwo w perspektywie socjologicznej, War-
szawa 2011; J. J a g i e l s k i, Status obywatela i cudzoziemca w orzecznictwie, Warszawa 2001; 
Z. S o ko l e w i c z, Obywatelstwo a narodowość. Uwagi w związku z ustanowieniem obywatelstwa 
Unii Europejskiej, „Studia Europejskie”, nr 1, 1997. Warto zauważyć też, że temat ten w krajach 
zachodnich coraz częściej poruszany jest z perspektyw zupełnie dotąd nie branych pod uwagę. 
Patrz np.: W. Ky m l i c k a, Politics in the Vernacular: Nationalism, Multiculturalism, and Citizen-
ship, Oxford University Press 2006; Woman and Citizenship, ed. M. Friedman, Oxford University 
Press 2001; D.B. H e a t e r, A Brief History of Citizenship, Edinburgh University Press 2004; czy 
R. B r u b a ke r, Citizenship and Nationhood in France and Germany, Harvard University Press 1992.



10

Tom został podzielony na trzy części. Autorzy pierwszej z nich analizują 
kategorię obywatelstwa jako taką, z punktu widzenia prawa, socjologii i antro-
pologii. Natomiast część druga poświęcona jest przedstawieniu tej problematyki 
na gruncie lokalnym w różnych miejscach świata, od polskiego Podhala po 
afrykański Sudan. Trzecia część podaje przykłady silnych związków między 
problematyką uchodźstwa a obywatelstwa.

Nie będę tu streszczał poszczególnych tekstów, które zawiera ta książka, 
natomiast tytułem wprowadzenia pragnę zasygnalizować niektóre problemy, 
które zostały w niej poruszone. Na wstępie należy zauważyć, że „obywatelstwo” 
przez wielu ludzi we współczesnym świecie kojarzone jest zwykle z przyna-
leżnością jednostki do określonego państwa, z naturalnym statusem prawnym 
potwierdzonym posiadaniem odpowiednich dokumentów tożsamości, na 
podstawie których można choćby zawrzeć związek małżeński, zarejestrować 
urodzenie dziecka lub pochować zmarłego. Status obywatela daje poczucie 
przynależności do społeczeństwa kraju zamieszkania, możliwość uczestniczenia 
w jego życiu politycznym i prawo do pracy. Umożliwia także wyjazd z państwa 
i powrót oraz nieograniczone prawo przebywania. Zapewnia też nierzadko 
dostęp do różnych dodatkowych przywilejów, jak prawo do edukacji czy opieki 
medycznej. Prawa te i przywileje łączone są oczywiście z różnymi obowiązkami 
wobec państwa, jak obowiązek jego obrony, przestrzegania prawa i płacenia 
danin na rzecz wspólnego dobra, niemniej zapewnia podstawową równość 
i wolność dla tych wszystkich osób, które zamieszkują określone terytorium 
polityczne. Mogłoby się wydawać, że każdy człowiek, w świecie podzielonym 
na państwa, musi koniecznie posiadać obywatelstwo tego lub innego tworu 
politycznego, ponieważ każdy jest jakoś umiejscowiony i związany z jakimś 
państwem, a realizacja jego podstawowych praw powinna mu być umożliwiona.

Tymczasem tak nie jest i nigdy nie było, chociażby z tego względu, że 
podział polityczny świata nie jest stanem stałym. Zachodzące wciąż zmiany 
granic międzynarodowych i masowe migracje tworzą wciąż sytuacje tzw. spor-
nego obywatelstwa, będące najczęstszą przyczyną tego, że pewne grupy ludzi 
tracą dotychczasowe obywatelstwo, nie nabywając przy tym żadnego innego. 

Wykluczeniom tym podlegają niekiedy całe grupy etniczne. Przykładem, 
jednym z najbardziej wymownych na progu XXI w., był milion muzułmanów 
z indyjskiego państwa Bihar, nie mogących przez wiele dziesięcioleci uzyskać 
obywatelstwa w Bangladeszu ani w Pakistanie, czy też tysiące Rohingów, wy-
dalonych z Birmy do Bangladeszu i ponownie do Birmy. W podobnej sytuacji 
znaleźli się tzw. Biduni z Kuwejtu, czy też Kurdowie z Syrii, nie mówiąc już 
o wielu obywatelach byłego ZSRR czy Jugosławii, z których wielu z uwagi na 
rozpad tych państw nie znalazło uznania swego obywatelstwa u władz państw 

Maciej Ząbek



11

sukcesorów. Ostatnio zaś bezpaństwowością zagrożone są miliony osób z Po-
łudniowego Sudanu2. Dokładna liczba osób bez obywatelstwa nie jest znana, 
gdyż państwa na ogół nie prowadzą ich rejestracji. Szacunki mówią o skali 
dochodzącej nawet do 12 milionów3. W każdym razie jest to problem całego 
świata i żaden jego region nie jest od niego wolny.

Na skutek braku obywatelstwa apatrydzi są pozbawieni wszystkich wy-
żej wymienionych praw, a więc najbardziej podstawowych, umożliwiających 
godne życie, pracę i swobodę przemieszczania się, nie mówiąc o realizacji 
szerszych planów życiowych. Tymczasem ich trudna sytuacja jest w dalszym 
ciągu często lekceważona. W dużym stopniu przypomina sytuację uchodźców, 
którzy nawet jeśli posiadają formalne obywatelstwo, to znajdują się w podobnej 
sytuacji jak osoby bez obywatelstwa. Są tzw. bezpaństwowcami de facto, gdyż 
obywatelstwo, które posiadają, jest nieskuteczne, ponieważ nie chcą korzystać 
z ochrony państwa swego obywatelstwa.

Związki obywatelstwa z uchodźstwem są zresztą znacznie głębsze. Wystar-
czy przypomnieć, że choć zjawisko to jako takie znane jest od początku dziejów, 
to konieczność wynalezienia dla uchodźców specjalnego statusu pojawiła się 
dopiero w państwach nowoczesnych, w których instytucja obywatelstwa już 
funkcjonowała i wykluczała z niego cudzoziemców. Masowy napływ po pierw-
szej wojnie światowej uchodźców z byłego Cesarstwa Rosyjskiego i Imperium 
Osmańskiego do państw zachodnich wymusił niejako na władzach tych ostat-
nich stworzenie dla nich swego rodzaju „quasi-obywatelstwa”, zbliżającego 
– pod względem uprawnień i obowiązków – do statusu prawnego obywatela, 
innymi słowy mówiąc statusu uchodźcy4. W przeciwnym bowiem razie, wobec 
niemożności ich wydalenia, skazano by ich na trwałą marginalizację poprzez 
pozbawienie uprawnień przysługujących tylko obywatelom. 

Dla większości współczesnych uchodźców i imigrantów otrzymanie oby-
watelstwa kraju przyjmującego jest wartością niezmiernie cenioną i faktycznie 
ostatnim etapem ich integracji. Spotykamy jednak przypadki, kiedy przypisanie 
do danego państwa poprzez obywatelstwo jest odbierane jako ograniczenie 
ich prawa do swobodnej mobilności lub powrotu do kraju pochodzenia. Ta-
kie spostrzeganie instytucji obywatelstwa znajdujemy nie tylko u niektórych 
afrykańskich tradycyjnych nomadycznych społeczności transgranicznych, 
ale i w zachodnich społeczeństwach, gdzie zjawisko tzw. transnacjonalizmu 

2 Patrz: art. Maciej Z ą b e k, Naród i obywatelstwo w podzielonym Sudanie.
3 Zagadnienia obywatelstwa na progu XXI wieku (niepublikowane materiały konferencyjne 

z 20 stycznia 2011 r., Biuro Krajowe UNHCR w Polsce, Instytut Prawa Międzynarodowego UW, 
Departament Obywatelstwa i Repatriacji MSWiA, 2011).

4 Patrz: art. Jacek J a g i e l s k i, Obywatelstwo w wymiarze prawnym.

Wprowadzenie. Problemy ze stosowaniem antropologii



12

stało się już dość powszechne. Znane są też przypadki grup uchodźczych (np. 
Palestyńczycy w krajach arabskich czy Tybetańczycy w Indiach), które odma-
wiają przyjęcia obywatelstwa kraju przyjmującego, chroniąc w ten sposób 
swą tożsamość i wierność pierwotnej ojczyźnie, do której zamierzają wrócić5. 

Obserwowany w ostatnich latach rozpad szeregu państw, zmiany tery-
torialne, migracje ludności, rozwój ideologii praw człowieka czy też dyskurs 
na temat kryzysu państwa narodowego pociągają za sobą zmiany także na 
płaszczyźnie prawnej w obrębie instytucji obywatelstwa, idąc często w kierunku 
jego deterytorializacji, możliwości posiadania „obywatelstwa wielokrotnego” 
czy „ponadnarodowego” lub odwrotnie obywatelstwa na szczeblu regionów6. 
Mówi się też o kulturowym czy też płynnym obywatelstwie, obywatelstwie 
w ramach korporacji i instytucji, czy jak w Kościele katolickim prymacie 
tożsamości duchowej nad jurydyczną7. Tendencje do tych zmian podkreśla 
większość autorów niniejszego tomu.

Podkreślana jest jednak również trwałość tej instytucji i jej wybiórczy cha-
rakter, który w przeszłości był zawsze łączony z przywilejami i obowiązkami dla 
wybranej grupy osób, wyróżnianej ze względu na pochodzenie, stan społeczny 
i własność. Rozciągnięcie go przez polityków nowoczesności na wszystkich 
mieszkańców danego państwa (stworzenie narodu politycznego) miało być 
fundamentem jedności państwa nowożytnego. Tymczasem jednak nawet tzw. 
rdzenne społeczeństwa państw europejskich (nie wspominając o imigrantach) 
nie są jednorodne, dzielą je poważne nieraz różnice wartości, które mogą pro-
wadzić do konfliktów8. Natomiast w wielu państwach pozaeuropejskich od lat 
są już one faktem. Zaszczepiona tam koncepcja społeczeństwa obywatelskie-
go i narodu państwowego w praktyce, w sytuacji znacznego zróżnicowania 
etnicznego, wcale nie musi oznaczać równości wszystkich obywateli. Dość 
często zdarza się, że całkiem formalnie obok bezpaństwowców istnieją także 
kategorie obywateli „swoich” i „obcych”, co w sytuacji upolitycznienia tych 
różnic prowadzi często do poważnych napięć i kryzysów9.

5 Patrz: art. Natalia B l o c h, Wyobrażony status uchodźcy i niechciane obywatelstwo. Dekon-
strukcja naturalizacji jako zwieńczenia integracji na przykładzie diaspory tybetańskiej w Indiach.

6 Patrz: art. Jacek R a c i b o r s k i, Obywatelstwo jako tożsamość jednostki i jako wezwanie 
do partycypacji oraz Jacek J a g i e l s k i, Obywatelstwo w wymiarze prawnym.

7 Patrz: art. Jarosław Ró ż a ń s k i, Być „obywatelem” w Kościele katolickim. Priorytet tożsa-
mości duchowej nad jurydyczną.

8 Patrz: art. Zofia S o ko l e w i c z, Paradoksy obywatelstwa: wolność wobec równości i toż-
samości.

9 Patrz: art. Mustafa S w i t a t, Kwestia obywatelstwa i przypadki bezpaństwowości w krajach 
Rady Współpracy Zatoki Arabskiej/Perskiej oraz Ryszard Vo r b r i c h, Kwestia tubylcza a status 
obywatela w Kamerunie.

Maciej Ząbek



13

Podsumowując, można stwierdzić, że obywatelstwo miało być skuteczną 
realizacją oświeceniowych idei wolności i równości. Problem w tym, że pra-
wo do równości, które ono gwarantuje, jest sprzeczne często z prawem do 
różnicy, czyli m.in. do własnej tożsamości, stanowiąc poważny dylemat dla 
idei obywatelstwa. Stąd nie tylko w Europie – jak napisała Zofia Sokolewicz 
– toczy się gra o wybór tożsamości przed równością lub przełożenie równości 
nad tożsamość10.

10 Z. S o ko l e w i c z, Kultura w procesie integracji europejskiej, w: Integracja europejska, 
wybrane problemy, red. D. Milczarek, A.Z. Nowak, Warszawa 2003, s. 433–458.

Wprowadzenie. Problemy ze stosowaniem antropologii





CZĘŚĆ  I

WYMIARY OBYWATELSTWA 
WE WSPÓŁCZESNYM ŚWIECIE




