
„ E t n o g r a f i a Polska", t. X X I X : 1985, z. 1 
P L I S S N 0071-1861 

K A T A R Z Y N A K A N I O W S K A 

(Uniwersytet Łódzki) 

DYCHOTOMIA NATURA — KULTURA 
JAKO SZCZEGÓLNY PROBLEM ETNOLOGII 

Przedmiotem moich zainteresowań są ekologiczne teorie kultury. Kon­
cepcje te, nawiązujące szczególnie silnie do ewolucjonizmu, a ściślej do 
neoewolucjonizmu L . White'a i J. Stewarda, są pewnym specyficznym 
przykładem holistycznego spojrzenia na kulturę. Etnologia tego typu 
obca jest polskiej tradycji, proponuje bowiem zgoła inną niż znane nam 
z etnografii czy socjologii polskiej perspektywę. Ekologiczne teorie k u l ­
tury, jakkolwiek różniące się między sobą szczegółowymi rozwiązaniami, 
łączy niewątpliwie kilka wspólnych cech. Większość z nich dotyczy sfery 
metodologicznej, gdzie najistotniejszym postulatem jest praktyczne sto­
sowanie doświadczeń dziedzin nauk przyrodniczych (jak etologia, gene­
tyka, antropologia fizyczna) w badaniu zjawisk kulturowych. W sferze 
teoretycznej natomiast pojawia się szereg kwestii związanych z katego­
riami mającymi w ekologicznych interpretacjach kultury szczególne zna­
czenie, a więc kwestia rozumienia m. in. środowiska naturalnego, sym­
bolicznego wymiaru kul tury czy dychotomii natura — kultura. 

Obydwie sfery, metodologiczna i teoretyczna, podporządkowane są 
naczelnemu przekonaniu twórców i zwolenników ekologicznej teorii kul ­
tury, że taki właśnie sposób badania kultury wyeliminować może z roz­
ważań o kulturze wszelkie antropocentryczne interpretacje i wniosko­
wania. W poniższym tekście przedstawiam, naturalnie w dużym skrócie, 
sposób rozumienia dychotomii natura — kultura w przekonaniu, że uni­
wersalność tej problematyki zainteresuje większość słuchaczów i skłoni 
do dyskusji nad specyfiką etnologii nie tylko ekologicznej. 

* 

Oddzielenie kultury od natury jest zabiegiem w etnologii tak oczy­
wistym, iż można sądzić, że wszelka refleksja o kulturze z niego właśnie 
wyrasta. Podział ten staje się fundamentem definiowania kultury, a więc 
ujawnia się wszędzie tam, gdzie składane są teoretyczne deklaracje lub-



26 K A T A R Z Y N A K A N I O W S K A 

podejmowane są praktyczne działania etnologów. Znamienny jest fakt, 
że tradycyjnie ujmuje się te dwie sfery: obszar kul tury i obszar natury 
dychotomicznie. 

Każda tendencja czy szkoła etnologiczna dychotomię tę uznaje mi l ­
cząco lub jawnie przyjmując jej konsekwencje wypowiada się o kulturze. 
Kul turę w etnologii charakteryzowano szukając tych wszystkich cech, 
jakie świadczyć mogą o jej swoistości, odrębności czy — jak to się nieraz 
ujmowało •— niezależności od natury. 

Historia etnologii dostarczyć może wielu przykładów na to, że zesta^ 
wienie natura — kultura rozumiane jako przeciwstawienie chaosu i po­
rządku, sfery trwałości i zmienności, bierności i twórczości czy wreszcie 
sfery niezależnej i zależnej od człowieka kształtowało przede wszystkim 
poglądy na drugi człon dychotomii. Rzadko znaleźć można w koncep­
cjach etnologicznych fragmenty, w których deklaruje się pogląd na to, 
czemu się kulturę przeciwstawia, jeszcze rzadziej zaś obejmuje się re­
fleksją całość i to w ten sposób, by refleksja ta objęła i sens, i źródła, 
i uzasadnienia dychotomii natura — kultura. 

Jedynym, choć nie tylko dlatego interesującym przykładem antro­
pologii uprawiającej taką właśnie refleksję jest, w moim odczuciu, współ­
czesny ewolucjonizm, którego liczne wersje różnie akcentujące powyższą 
problematykę tworzą określony nurt myślenia o świecie — ekologiczne 
teorie kultury. 

W antropologii szczególnie o rozwoju nauki decyduje atrakcyjność py­
tań kształtująca sens odpowiedzi, a nie przedmiot wątpliwości. Ten jest 
zasadniczo niezmiennie określony — jest nim kultura. Wspomniany prze­
ze mnie ewolucjonizm jest znakomitym tego przykładem. Fenomen trwa­
łości ewolucjonizmu jako pewnego sposobu interpretowania zjawisk kul ­
turowych uzależniony jest od owej atrakcyjności pytań badawczych, pod­
czas gdy przedmiot refleksji rozumie się w klasycznym, niemal tylo-
rowskim ujęciu. 

We współczesnym ewolucjonizmie różnorodność sposobów interpreto­
wania kultury chrakteryzuje jednak wspólna optyka w podejściu do 
przedmiotu badań. W każdym z ujęć mówi się o kulturze w ogóle i na­
turze w sensie równie ogólnym. Antropologia ewolucjonistyczna dzisiaj 
bliska jest raczej socjobiologii stając się próbą twórczego połączenia do­
świadczeń dziedzin leżących w tradycyjnie odrębnych miejscach klasy­
fikacji nauk. Nauka o kulturze ma być płaszczyzną eksperymentu zasto­
sowania metod socjo-przyrodniczych, i to nie tak, by nakładały się na 
siebie analizy socjologiczna i przyrodnicza, ale by połączenie to dało 
w efekcie jednolity aparat pojęciowy i badawczy. Trafną charakterystykę 
ekologicznych teorii kultury oddaje wypowiedź Edwarda Wilsona, jedne­
go z najbardziej znaczących dziś socjóbiologów. Pisze on: 

,,[...] socjobiologia [...] jest d y s c y p l i n ą j e d n o c z ą c ą w i e d z ę etologii (badania n a t u r a -
l istyczne p e ł n y c h w z o r ó w z a c h o w a ń ) , ekologii (badania z a l e ż n o ś c i o r g a n i z m ó w od 
ś r o d o w i s k a ) i genetyki d la o d k r y c i a genera lnych p r a w d o t y c z ą c y c h biologicznych 



DYCHOTOMIA N A T U R A — K U L T U R A 27 

w ł a s n o ś c i c a ł y c h s p o ł e c z e ń s t w . C o jest n a p r a w d ę nowe w socjobiologii, to droga, 
j a k ą u z y s k u j e s i ę naj istotniejsze dane o organizacj i s p o ł e c z n e j z w z o r ó w z a c h o w a ń 
i psychologii oraz gromadzenie i re interpretowanie f a k t ó w w oparciu o d o ś w i a d c z e ­
n i a etologii i genetyki na poziomie c a ł y c h populacj i tak, by u k a z a ć , j a k grupy 
s p o ł e c z n e a d a p t u j ą s i ę do ś r o d o w i s k a poprzez e w o l u c j ę " 1 . 

Określenie to odnieść można z powodzeniem do ekologicznych teorii 
kultury, jeśli tylko kategorii środowiska nada się odpowiednio szeroką 
interpretację, a mianowicie środowiskiem naturalnym człowieka zwać 
się będzie przyrodnicze i kulturowe otoczenie. Wspólne socjobiologii i eko­
logicznym teoriom kultury jest rozumienie ewolucji jako procesu nie­
ustannej interakcji kultury i przyrody, traktowanie człowieka jako przed­
stawiciela "gatunku w całym zbiorze społecznych gatunków żyjących na 
Ziemi, wspólna jest także ambicja konstruowania i sprawdzania general­
nych praw ewolucji formułowanych jako wyniki badań. Tak rozumiana 
socjobiologia (tu: ekologiczna teoria kultury) byłaby realizacją postulatu 
klasyka współczesnego ewolucjonizmu L. White'a, postulatu wyrażonego 
w jego klasyfikacji nauk, gdzie nauka o kulturze — kulturologia — jest 
dziedziną zwieńczającą kolejne obszary poznania naukowego; dziedziną, 
którą nauki przyrodnicze w sposób konieczny poprzedzają dostarczając 
wiedzy do poznania i interpretowania zjawisk kultury. 

Socjobiologię i współczesne nurty ewolucjonizmu łączy jeszcze jedna 
wspólna cecha. Jest nią przeświadczenie, że dążność do obiektywnej 
wiedzy o kulturze opierać się musi na odrzuceniu antropocentryzmu we 
wszelkiej postaci, stąd wprowadzenie i tak dalekie zawierzenie „obiek­
tywnym" dziedzinom i metodom. Ta cecha współczesnej ekologicznej etno­
logii staje się, w moim przekonaniu, najbardziej interesująca, ale i nie­
wątpliwie najbardziej dyskusyjna. Dyskusja ta wszak ma dotyczyć py­
tania zasadniczego — czy etnologia, czy nauka o kulturze może być 
w ogóle nie antropo-centryczna. Dychotomia natura — kultura wydaje się 
opierać właśnie na fundamencie antropocentrycznym. Jeśli tak nie jest, 
przesłanek do zniesienia czy zaprzeczenia antropocentryzmowi należałoby 
szukać w rozumieniu natury i kultury. 

We współczesnych teoriach ewolucjonistycznych (trzeba dodać: w kla­
sycznych ich wersjach) antropocentryzm ujmowany jest zasadniczo na 
dwa sposoby. W jednej z wersji, mającej swe korzenie w teorii symbolu 
L. White'a, podkreśla się swoistość kultury ludzkiej istniejącej mocą 
jedynie ludzkiej zdolności kreowania symboli. W innej, równie wyraźnie 
akcentowanej tendencji reprezentowanej przez J. Stewarda mamy do 
-czynienia z antropocentryzmem „biologicznym" wyrażanym w przeświad­
czeniu, że reakcje między środowiskiem a jedynie człowiekiem niosą 
konsekwencje w postaci kultury. U późniejszych autorów próbujących 
tak jak socjobiologia godzić te dwie interpretacje mówi się o podobnie 
rozumianym antropocentryzmie operując terminem „humanizacji". To, 

1 E . W i l s o n , On Human Nature, L o n d o n 1978, s. 16-17. 



28 K A T A R Z Y N A K A N I O W S K A 

co autorzy ci nazywają humanizacją, pokrywałoby się (lub lepiej — w y ­
rastało z) z whiteowskimi kryteriami człowieczeństwa. Wytwarzanie i po­
sługiwanie się narzędziami oraz specyficznie ludzka zdolność do ustana­
wiania i posługiwania się symbolami (technologiczny i psychologiczny 
poziom kultury u White'a) odpowiada przeświadczeniom ekologów, że 
przedmioty wskazujące na tryb życia i działalności oraz świadectwa czyn­
ności psychicznych przesądzają o człowieczeństwie istot. Jeden z autorów 
pisze: 

„ Z a r ó w n o w najodleglejszej p r z e s z ł o ś c i , j ak i dzis iaj c e c h ą c z ł o w i e k a b y ł a i p o ­
zostaje i n t e n s y w n a i z ł o ż o n a a przy tym, j a k d o t ą d , n i e w y j a ś n i o n a w s p ó ł p r a c a 
jego c ia ła , k t ó r e jest n i c z y m i n n y m j a k z ł o ż o n ą f o r m ą mater i i i symbol icznej-
a k t y w n o ś c i jego u m y s ł u . Z powodu tej a k t y w n o ś c i , wszys tko co w y w i e r a n a ń 
w p ł y w odbija s i ę r ó w n o c z e ś n i e na jego c z y n n o ś c i a c h f izjologicznych i p s y c h i c z ­
nych , k t ó r e p r z e n i k a j ą s i ę w z a j e m . Z a t e m badania m e c h a n i z m ó w us trojowych 
z p o m i n i ę c i e m a k t y w n o ś c i symbol icznych , k t ó r e z m e c h a n i z m a m i t y m i są n i ero ­
zerwalnie z w i ą z a n e , oznacza niedostrzeganie najbardz ie j znamiennej strony n a t u r y 
c z ł o w i e k a " a . 

Poznanie istoty ludzkiej jest więc uzależnione w szczególny sposób 
od poznania jej aktywności symbolicznej. Dla klasyków współczesnego 
ewolucjonizmu, jak i dla dzisiejszych jego zwolenników, poznanie to jest 
po prostu poznaniem kultury. Wystarczy przytoczyć whiteowskie defi­
nicje kultury, by raz jeszcze wykazać zbieżność przekonań i dążeń socjo-
biologów z postulatami tego kierunku etnologii. 

„Kultura jest systemem zjawisk: aktów (wzory zachowań), obiektów 
(narzędzia, wytwory), idei (wierzenia, wiedza) i odczuć (postawy, war­
tości). Wszystkie one uzależnione są od symboli" 3 . Kultura powstaje 
w momencie, w którym istota ludzka staje się zwierzęciem posługującym 
się symbolami. 

Obok symbolu drugą wielkością posiadającą przemożne znaczenie dla 
humanizacji jest szczególne oddziaływanie środowiska na człowieka. Re­
akcje człowiek — środowisko przebiegające nie tylko w fizycznym, ze­
wnętrznym wymiarze, ale także symbolicznym stają się przedmiotem 
zainteresowań ekologów ze względu na powszechne akceptowanie prze­
konania o ekologicznym uwarunkowaniu człowieka i jego kultury. 

„[...] s i ł y ś r o d o w i s k a , poza b e z p o ś r e d n i m w p ł y w e m na mechan izmy ustrojowe,, 
w y w i e r a j ą n a istoty ż y w e r ó w n i e ż w p ł y w p o ś r e d n i . W p r z y p a d k u c z ł o w i e k a , d o ­
m i n u j ą c a ro la w a r u n k u j ą c a owe w p ł y w y p o ś r e d n i e pod w z g l ę d e m i l o ś c i o w y m i j a ­
k o ś c i o w y m przypada c z y n n i k o m psych icznym. Is toty ż y w e r e a g u j ą w s p o s ó b o k r e ­
ś l o n y nie ty lko przez n a t u r ę b o d ź c a , lecz r ó w n i e ż przez w ł a s n e , m o b i l i z u j ą c e r e a k c j e 
p o ś r e d n i e . Ó w ł a ń c u c h p o ś r e d n i c h odpowiedzi m a s z c z e g ó l n ą d o n i o s ł o ś ć u c z ł o w i e k a 
z powodu jego s k ł o n n o ś c i do symbolicznego u j m o w a n i a wszystkiego, co m u s i ę p r z y ­
darza, a zatem do r e a g o w a n i a n a s y m b o l e t a k , j a k b y o n e b y ł y n a -

* R . D u b o s , Człowiek, środowisko, adaptacja, W a r s z a w a 1970, s. 7. 
' L . A . W h i t e , The Science of Culture, N e w Y o r k 1949, s. 139. 



DYCHOTOMIA NATURA — K U L T U R A 29 

t u r a l n y m i b o d ź c a m i ś r o d o w i s k a [ p o d k r e ś l e n i e moje — K . K . ] . N a s t ę p ­
s t w e m tej cechy jest to, ż e o d p o w i e d ź c z ł o w i e k a na j a k i k o l w i e k czynnik ś r o d o ­
w i s k o w y m a zawsze charakter osobisty, p o n i e w a ż z n a j d u j ą w n ie j w y r a z w s z y ­
stkie jego w ł a s n e d o ś w i a d c z e n i a z p r z e s z ł o ś c i . D o ś w i a d c z e n i a te s t a n o w i ą s i ł ę tak 
p o t ę ż n ą , że m o ż e ona z n i e k s z t a ł c i ć , a nawet p r z e k s z t a ł c i ć z a r ó w n o najbardz ie j 
pospolite, j a k i n a j w z n i o ś l e j s z e doznania p r z e i s t a c z a j ą c je w ten s p o s ó b w z w y ­
k ł e reakcje fizjologiczne" 4 . 

Cytowany tu Rene Dubos przytacza fragment wiersza Tennysona, 
w którym Ulisses powiada: „Jestem cząstką wszystkiego, z czym się 
spotkałem". Socjobiolog uszczegółowiłby to stwierdzenie dodając: wszy­
stkiego, z czym się spotkałem w życiu kulturowym i biologicznym, świa­
domie bądź nieświadomie. Etnolog natomiast odwołałby się do tych wszy­
stkich koncepcji, w których kul turę traktuje się jako formę zbiorowej 
pamięci. Dzieje się tak nie tylko w ewolucjonizmie, gdzie jak u White'a 
zdolność człowieka do posługiwania się symbolami powoduje, że człowiek 
w odróżnieniu od zwierząt zachowuje swoje poprzednie doświadczenia; 
symbol stanowi o ciągłości doświadczenia, bez tej ciągłości zaś nie może 
powstać i istnieć kultura. Również w koncepcji dziedzictwa kulturowego 
K. Dobrowolskiego czy koncepcji tradycji J. Szackiego, by podać tylko 
niektóre dobitniejsze przykłady, znajduje wyraz przekonanie o koniecz­
ności rozważania kultury także i w kategoriach pamięci zbiorowej. 

Obydwie krótko scharakteryzowane powyżej tendencje współczesnego 
ewolucjonizmu — symboliczna i biologiczna — zgodne są co najmniej 
w trzech założeniach: o unikalnej pozycji człowieka w świecie, o mocy 
symbolicznego myślenia i o nieustannej interakcji człowieka i środowiska 
naturalnego. Generalnie natomiast wydaje się różnić obydwa spojrzenia 
sposób pojmowania tej ostatniej kategorii — pojęcia środowiska natural­
nego. W jednym przypadku jest nim przyrodnicze otoczenie człowieka, 
w drugim zaś — otoczenie przyrodnicze wraz z otoczeniem kulturowym. 
Jest to konsekwencją różnej interpretacji szerszego, kluczowego proble­
mu, a mianowicie problemu przeciwstawienia kultury naturze, a tym 
samym określenia ich granic. W żadnym jednak razie nie zostaje' znie-

: siony antropocentryzm. 
Dychotomia natura — kultura w takiej postaci, jaką ma ona w eko­

logicznych koncepcjach kultury, uzasadniana być może argumentami leżą­
cymi niejako u podstaw twierdzeń tych koncepcji. Myślę tu o wskazaniu 
pewnego typu spojrzenia na przedmiot zainteresowań etnologii, a zatem 
na filozoficzne zaplecze współczesnego ewolucjonizmu. Nie jest on bo­
wiem prostą kontynuacją swej klasycznej tylorowsko-morganowskiej 
wersji, choć w wielu aspektach niewątpliwie realizuje postulaty X I X -
-wiecznych autorów. 

Współczesny ewolucjonizm kształtują — moim zdaniem — materia­
lizm, naturalizm i symbolizm, zaznaczając tradycje takiego myślenia za-

4 Dubos, op. cit., s. 8. 



30 K A T A R Z Y N A K A N I O W S K A 

równo w teoretycznych, jak i metodologicznych orzeczeniach. Oczywiś­
cie wątki te uwidaczniają się w poszczególnych koncepcjach w różnym 
nasileniu. Generalnie i z dużym uproszczeniem rzecz ujmując można po­
wiedzieć, że wątki materialistyćzne uwidaczniają się w neoewolucjoniz-
mie i powszechnym przekonaniu o prymacie lub szczególnej ważności 
sfery technologii (tu przede wszystkim energetyzm, co kształtuje zarów­
no określone rozumienie kultury, a tym samym natury — kultury, oraz 
przesądza o odpowiednim interpretowaniu zagadnienia ewolucji 5 . Sym­
bolizm dochodzi w ekologicznych teoriach kul tury do głosu mocą po­
wszechnego wśród tych koncepcji akceptowania roli symbolu w kulturze, 
od czego znów zależy interpretowanie podziału natura — kultura. Na­
turalizm natomiast z jednej strony tworzy metodologiczne zaplecze współ-
wczesnego ewolucjonizmu, w sferze teoretycznej zaś najsilniej pojawia 
się tam, gdzie rozwój kultury rozpatrywany jest jako rozwój świado­
mości, rozwój poznania. Nie bez znaczenia pozostają także wątki supra-
naturalistyczne, które kształtują ewolucjonistyczne koncepcje kul tury 
ostatnich lat. Jeśliby więc rozważać dychotomię natura — kultura tak, 
jak rozumie się ten podział w dzisiejszej etnologii ewolucjonistycznej 
(a myślę, że nie tylko ewolucjonistycznej), zauważyć można racjonali­
styczne bądź idealistyczne źródła i sposoby interpretacji tego problemu. 
Żadna jednak z dwu tych opcji nie roizsądza kwestii antropocentryzmu to­
warzyszącego interesującej mnie tutaj dychotomii. Co więcej, wykazać 
można, że obydwie interpretacje: racjonalistyczna i idealistyczna 6, nie 
ustanawiają w powyższej kwestii żadnej istotnej różnicy. W obydwu ty ­
pach myślenia o kulturze podział świata na sferę natury i kultury jest 
podziałem, za którym stoją argumenty „kulturowe" często nienaukowe. 
Znaczy to w konsekwencji tyle, że antropocentryczna jest sama dycho­
tomia, a dopiero w ślad za tym — interpretacja poszczególnych j e j 
członów. 

Dwoje antropologów amerykańskich młodszego pokolenia: J. Patrick 
Gray i Linda D. Wolfe, opublikowało w 1982 r. wyniki swoich przemyśleń 
i badań empirycznych na temat rozumienia dychotomii natura — k u l ­
tura. Wydzielają oni dwie dominujące tendencje: socjobiologiczną i krea­
cjonistyczną. Każda z nich szuka dla swego podziału uzasadnienia, w 
pierwszym przypadku — w sferze argumentów przyrodniczych (świato­
poglądu świeckiego), w drugim — w sferze argumentów-dogmatów (świa­
topoglądu religijnego). U źródeł obydwu tych tendencji leży, zdaniem 
autorów, odmienne rozumienie procesu ewolucji. W tym różnym rozu-

5 P i sze o tym d o ś ć szeroko M . H a r r i s p o w o ł u j ą c s i ę na d y s k u s j ę M . O p i e r a 
z B . Meggers; M . H a r r i s , The Rise of Anthropological Theory, L o n d o n 1968, 
s. 637. 

6 Warto tu p o c z y n i ć , ż e autorzy a m e r y k a ń s c y d o ś ć nonszalancko p o s ł u g u j ą s i ę 
t e r m i n a m i , .racjonalny" i „ i d e a l n y " , nie b a c z ą c na ich filozoficzne konotacje ( tak 
jest np. u P. G r a y ' a i L . Wolfe, M . Opiera , B . Meggers, R . A d a m s a , E . Co l son) . 



DYCHOTOMIA NATURA — K U L T U R A 31 

mieniu ewolucji ogniskują się problemy, takie jak: postęp jako dążenie 
do doskonałości, uznanie racjonalności świata lub boskiej interwencji, 
zależności lub niezależności postępu od człowieka, możliwości ingerowa­
nia w procesy ewolucji itp. Badania autorów dotyczą^także niejako wa­
runków utrzymywania się teorii ewolucjonistycznej 7 . Autorzy stwier­
dzają przekształcanie się argumentów „socjobiologicznych" w racje opar­
te na uzasadnieniach pozanaukowych, co spowodowane jest kryzysem 
wartości i kryzysem wiary w możliwości naukowego uzasadnienia. Kon­
sekwencją tego jest dość paradoskalna sytuacja: autorytet nauki utrzy­
mywany jest wiarą w szerokie możliwości poznawania, gdy na etapie 
wnioskowania nie możemy wyzwolić się od uciekania się w sferę pojęć 
wyrosłych z przedsądów. Właściwość tę przypisać można i socjobiolo­
gicznym i kreacjonistycznym teoriom. Autorzy poddają analizie insty­
tucję rodziny będącej w ich pojęciu podstawowym obszarem zachowań 
człowieka. Zachowaniom człowieka w rodzinie przeciwstawiają zacho­
wania leżące zewnątrz tego obszaru klasyfikując je jako zachowania zwią­
zane z pracą zawodową. Stosując argumentację czerpaną zarówno z so­
cjobiologicznej jak i kreacjonistycznej wersji uzasadnień konstruują 
schemat, w którym nakładają się, na siebie dwie dychotomie: makro — 
natura/kultura i mikro — rodzina/praca. Analiza daje odpowiedniość: 
natura — rodzina, kultura — praca, a więc wszelkie zachowania „natu­
ralne" człowieka dają się realizować w obrębie życia rodzinnego, kul tu­
rowe zaś zachowania to te, których wymaga od nas środowisko pozado-
mowe. 

Analiza przeprowadzona została przez Gray'a i Wolfe z uwzględnie­
niem wielu, jeśli nie wszelkich założeń formułowanych przez zwolenników 
obydwu badanych orientacji. Na przedstawienie szczegółów tej analizy 
nie ma tu naturalnie miejsca. Jednak wnioski tych badań, mimo całej 
ich rzetelności, wypadają dość banalnie, jeśli nie wręcz humorystycznie, 
gdyby zechcieć wyrażać je w skrajnej postaci. Ale przytaczam je z dwu 

' T r z e b a z d a ć sobie s p r a w ę , że ewolucjonizm w U S A w znacznie s i l n i e j s z y m 
stopniu n i ż w E u r o p i e o d d z i a ł u j e na s p o s ó b m y ś l e n i a o kul turze . E w o l u c j o n i z m l e ­
ż ą c y u podstaw ekologicznych interpretacj i k u l t u r y jest w w i ę k s z y m stopniu ś w i a ­
t o p o g l ą d e m n i ż t e o r i ą ku l tury . O ż y w o t n o ś c i p r o b l e m ó w z w i ą z a n y c h z p r z y j ę c i e m 
teorii ewo luc j i m o ż e ś w i a d c z y ć fakt , iż od lat 20-tych naszego w i e k u n a t r a f i a ł a ona 
na s p e k t a k u l a r n y s i lny sprzeciw ze strony o p o z y c j o n i s t ó w jako niezgodna z p r z e ­
kazem b i b l i j n y m . Niewie le ponad cztery lata temu np. w stanie A r k a n s a s w e s z ł a 
w ż y c i e u s t a w a (akt 590 z m a r c a 1981) n a z w a n a U s t a w ą o W y w a ż o n y m T r a k t o ­
w a n i u n a u k K r e a c y j n y c h i N a u k E w o l u c y j n y c h . U s t a w a ta nakazuje , aby (w g r a n i ­
cach stanu) w pub l i cznych s z k o ł a c h w y k ł a d a n o jako r ó w n o u p r a w n i o n e t e o r i ę e w o ­
l u c j i i t e o r i ę i n t e r p r e t u j ą c e r o z w ó j c z ł o w i e k a w e d ł u g B ib l i i . A k t ten n a p o t k a ł ż y w y 
sprzeciw. 5 s tycznia 1982 r. w y r o k w y d a n y przez S ą d O k r ę g o w y p r z y n i ó s ł p e ł n ą 
s a t y s f a k c j ę o b r o ń c o m teorii ewolucj i . U z n a ł on, że akt 590 jest sprzeczny z K o n ­
s t y t u c j ą U S A , g d y ż tzw. n a u k i k r e a c y j n e nie m a j ą c h a r a k t e r u teorii n a u k o w e j , 
ale są p o g l ą d e m re l ig i jnym, a jako tak i nie m o g ą b y ć w y k ł a d a n e w s z k o ł a c h 
p a ń s t w o w y c h . 



32 K A T A R Z Y N A K A N I O W S K A 

powodów. Po pierwsze, chcę wskazać na dość dużą przepaść między eko­
logicznymi teoriami kultury a ich wersjami stosowanymi. Miałkość wy­
ników tych ostatnich polega — moim zdaniem — na tym, że ekologiczne 
teorie kultury proponują etnologii szczególną refleksję, a mianowicie 
refleksję nad samą sobą, gdzie przedmioty tej refleksji z racji swej 
•ogólności nie dają się tak prosto przenieść na płaszczyznę bezpośredniego 
doświadczenia badawczego. Obok tego wskazać także należy, iż ani so­
cjobiologiczna, ani kreacjonistyczna argumentacja nie jest drogą do 
uzyskania obiektywnej (w sensie: nieantropocentrycznej) interpretacji 
dychotomii natura — kultura. 

Jaka więc interpretacja tego podziału pozostaje? 8 Otóż jestem zda­
nia, że w świetle poprzednich, jak i wielu innych argumentów dychoto­
mię natura — kultura należałoby traktować jako mit, mit w sensie 
cassirerowskim. Pojęcie to oznacza pewien typ myślenia, formę świado­
mości, gdzie brak podziału na to, co realne i idealne, rzeczywiste i wy­
obrażone. Socjobiologia próbuje znieść ten mit ufając w doświadczenia 
i możliwości np. etologii czy genetyki. Etnologia jak dotąd prób takich 
nie podejmuje, nawet bowiem ekologiczne teorie kul tury na takim micie 
się opierają. 

Dychotomia natura — kultura nie jest z pewnością jedynym pojęciem 
etnologii, które w ten sposób można by ująć. Myślę, że w języku poję­
ciowym etnologii znalazłoby się co najmniej kilka jeszcze podobnych ka­
tegorii, jak np. kultura ludowa czy robotnicza, pojęcie święta, sacrum 
itp. Sądzę, że uświadomienie sobie tej swoistości przedmiotów badań 
etnologii każe nam wszystkim zastanowić się nad dziedziną, którą upra­
wiamy, gdzie przynajmniej niektóre kategorie, niektóre terminy, jakimi 
operujemy, w codziennym języku etnologii opierają się na durkheimow-
skich przedsądach. 

8 T y m bardziej ż e w ś w i e t l e n o w y c h b a d a ń symbol przestaje b y ć k r y t e r i u m 
p o d z i a ł u ś w i a t a na tury i ś w i a t a k u l t u r y , gdy zachowania z w i e r z ą t nie bez pod­
s t a w u z n a ć m o ż n a za zachowania symboliczne, k u l t u r o w e z a ś zachowania c z ł o w i e k a 
ł ą c z ą s i ę z o k r e ś l o n y m i z m i a n a m i w o b r ę b i e organizmu. 


