
Monika Krajewska 

CMENTARZE ŻYDOWSKIE W POLSCE: NAGROBKI I EPITAFIA 

Dzieje cmentarzy żydowskich w Polsce zaczynają się wraz 
z początkiem osadnictwa żydowskiego, a kończą w zasadzie wraz 
z wojenną zagładą społeczności Żydów polskich. Po wojnie więk­
szość cmentarzy pozostaje nieczynna. Na niektórych z rzadka 
odbywają się pogrzeby, a pomniki, które powstają, nie mają już cech 
tradycyjnych nagrobków żydowskich. 

•Podczas I I wojny światowej cmentarze, podobnie jak całe 
dziedzictwo kultury Żydów, objęte były planem zniszczenia; wiele 
z nich Niemcy zlikwidowali, inne ocalały częściowo, niektóre 
przetrwały nienaruszone.1 Po wojnie pozbawione naturalnych opie­
kunów — rodziny zmarłych — pozostały na łasce ludzi i przyrody. 
W wielu miejscowościach stopniowo przerzedzały się i znikały, 
i nadal znikają, jako łatwo dostępne źródło materiału budowlanego 
i tereny najbardziej niczyje. W kilkunastu miejscowościach zebrano 
zniszczone w czasie wojny nagrobki, tworząc z nich różnego rodzaju 
pomniki i lapidaria. Gdzie indziej — pomniki użyte przez Niemców 
do budowy dróg tkwią w nich do dzisiaj. 

Choć w porównianiu z przedwojennym stanem dziedzictwo 
żydowskiej sztuki nagrobnej zostało niesłychanie zubożone i ocalało 
we fragmentach, nadal jeszcze przedstawia bogaty materiał dla 
badaczy sztuki, epigrafiki i historii. Co więcej, cmentarze przetrwały 
często tam, gdzie zostały zniszczone synagogi, gdzie cenne przed­
mioty obrzędowe i cały dorobek materialny uległ rozproszeniu wraz 
z zagładą dzielnic żydowskich, jednym słowem — gdzie nie pozostał 

już ślad po Żydach. Dlatego ocalałe cmentarze i ich fragmenty są 
dziś najbardziej autentycznym świadectwem wielowiekowego byto­
wania Żydów na ziemiach polskich (ił. 1). 

Cmentarze powstawały wszędzie tam, gdzie były gminy żydows­
kie, choć czasem przez dłuższy czas korzystano z cmentarzy w innej 
miejscowości. Cmentarz jest niezbędnym elementem życia gminy 
przestrzegającej ortodoksyjnych zasad religii mojżeszowej — obok 
synagogi, mykwy (łaźni rytualnej) i szkoły religijnej. Pogrzebanie 
zwłok jest spełnieniem nakazu religijnego2, aktem miłosierdzia 
najwyższej próby, bo bez możliwości rewanżu. Odwiedzanie grobów 
świadczy o pobożności i szacunku dla przodków (kewer awot 
— groby ojców) i praktykowane jest zwłaszcza w okresie poprzedza­
jącym Dzień Pojednania. Obyczaj kładzenia na nagrobku kartki 
wotywnej, zwanej kwitł (l.mn. kwitlech), wynikał z rozpowszechnio­
nego w niektórych odłamach judaizmu wierzenia o możliwości 
wstawiennictwa znanych ze świątobliwości zmarłych, u Boga — 
w sprawie żyjących. Do tradycji wywodzącej się z grobów znaczo­
nych kopcami3 należy pozostawianie kamyka na nagrobku. Na 
cmentarzu nie wolno nosić tałesu ani tefilim, ani posługiwać się 
zwojem Tory, aby nie zawstydzać zmarłych, którzy już nie mogą 
tego robić. 4 Z przepisów religijnych wynika obowiązek czci dla 
cmentarzy. Nie wolno wykorzystywać ziemi ani trawy — toteż 
cmentarze łatwo zarastały. 5 

Sam obyczaj stawiania nagrobka, podobnie jak zwyczaje związa-

27 



ne z wieloma innymi dziedzinami życia, był przedmiotem kontro­
wersyjnych opinii u autorytetów religijnych. Według Szymona ben 
Gamaliela ( I I w.), „nie wznosi się pomników prawym, bo ich słowa 
są ich pomnikami" 6. Jego pogląd przyjmuje Majmonides ( X I I w.), 
jednak Salomon ben Abraham Ardet ( X I I I w.) uważa nagrobek za 
oznakę czci dla zmarłego, a Izaak Luria (XVI w.) — nawet za pomoc 
w „doskonaleniu duszy" zmarłego. 7 Obecnie postawienie nagrobka 
traktuje się jako powinność religijną 8, a odsłonięcie go — tuż przed 
pierwszą rocznicą śmierci — czczone jest skromną ceremonią. 9 

Cmentarz zwany jest po hebrajsku bet kwarot — dom mogił, bet 
chaim — dom życia, bet olam — dom wieczności; w jidysz—a hajlike 
ort — święte miejsce i a gute ort — dobre miejsce. Niektóre nazwy, 
pozornie paradoksalne, mają jednak uzasadnienie religijne. Jest nim 
wiara w życie wieczne, wiara odzwierciedlona w symbolice płasko­
rzeźb nagrobnych. Nazwy te „bynajmniej nie dziwią tego, kto zna 
Biblię i wie, że zmarli powracają do ojców i do Boga, który jest 
zawsze Bogiem życia, Bogiem żywych, a nie umarłych." 1 0 Nie są one 
„eufemizmem, wyrażeniem, które omawia, osłania, gdyż pragnie 
ominąć wypowiedzenie czegoś boleśnie przykrego", lecz znamionują 
„głęboką wiarę w życie, życie, które nigdy przez śmierć zwyciężone 

być nie p o w i n n o " 1 1 ^ modlitwie za zmarłych powtarza się prośbę 
0 „związanie duszy w węzeł życia wiecznego", wyrażoną też 
w zakończeniu każdego epitafium. Według Talmudu zaś „sprawied­
liwi zwani są żywymi nawet po śmierci" 1 2 . 

Jak już wspomniałam w Europie Wschodniej cmentarzy syste­
matycznie nie badano, bowiem gdy istniały przeważała ich funkcja 
użytkowa i mało kto zdawał sobie sprawę z ich wartości artystycznej. 
Dziś zaś, kiedy budzą zainteresowanie historyków sztuki pozostały 
z nich tylko szczątki. Jedynie kilka najciekawszych pod względem 
historycznym doczekało się odrębnych opracowań, bądź obszerniej­
szych opisów: warszawski przy ul. Gęsiej (obecnie przy Okopo­
wej) 1 3,nie istniejący już stary cmentarz w Łodz i 1 4 , cmentarz Remu 
w Krakowie 1 5 , stary cmentarz w Lublinie 1 6 , cmentarz lwowski 1 7 

1 wileński 1 8 . Stroną plastyczną tych zabytków zajęli się tylko M . 

Bałaban i A. Maliniak. Szczególnie ważne są dla nas badania A. 
Levy'ego, który jako rabin wojskowy w czasie I wojny światowej 
zebrał w Polsce i na Litwie materiał z około 50 cmentarzy 
i przedstawił go zwracając szczególną uwagę na symbolikę płasko­
rzeźb. 1 9 

Nie ulega wątpliwości, że rzeźba nagrobna, zwłaszcza ta, która 
rozkwitła w X V I — X I X wieku w Europie Wschodniej i Środkowej, 
jest jedną z najciekawszych dziedzin sztuki żydowskiej 2 0 , i właśnie 
o niej można mówić w kontekście ludowości. Na ten charakter sztuki 
nagrobnej zwraca uwagę Diamant, widząc w niej przejaw żydows­
kiego baroku wykształconego pod widocznym wpływem polskiego 
baroku w okresie, kiedy w Europie styl ten już przemijał. 2 1 

Z współczesnych nam dostrzegał to zjawisko A. Kanof. Pisał: 
„Zapotrzebowanie na nagrobki cmentarne stwarzało stałe ujście dla 
rzeźbiarskich zdolności miejscowych kamieniarzy i w gruncie rzeczy 
rzeźba nagrobna była jedną z pierwszych form żydowskiej sztuki 
ludowej, które zwróciły uwagę historyków" 2 2 . Levy podkreśla 
bogactwo treści i fantazję nagrobków żydowskich w Europie 
Wschodniej jako przeciwieństwo „luksusowych lecz ubogich w idee" 
nagrobków Żydów w Europie Zachodniej.2 3 Wtóruje mu S. Kayse'r 
pisząc, że właśnie w Polsce, Rosji, a zwłaszcza w niektórych 
częściach Rumunii „rozwinęła się typowo ludowa sztuka, której 
sprzyjały bardziej abstrakcyjne tendencje leżące u podstaw żydows­
kiej sztuki obrzędowej tego obszaru, podczas gdy na Zachodzie, 
ceniąc bardziej wartości ornamentacyjne, polegano raczej na facho­
wym rzemiośle"; stąd właśnie cmentarze w Europie Wschodniej 
„zawierają ogromne bogactwo płaskorzeźb, na których ornament 
łączy się misternie z hebrajską inskrypcją." 2 4Trafną charakterysty­
kę nagrobków dał D. Dawidowicz, pisząc, że cechuje je „dążenie do 
oryginalności połączone z naciskiem na tradycję. Tu anonimowi 
rzemieślnicy żydowscy zdołali, może bardziej niż w innych dziedzi­
nach sztuki, osiągnąć własny styl. Niewiele jest dziedzin sztuki 
żydowskiej, odznaczających się takim bogactwem dekoracji i taką 
różnorodnością symboli jak sztuka nagrobna." 2 5 

Niewątpliwie duchowym podłożem dla rozwoju ludowej sztuki 
żydowskiej w Europie Wschodniej stał się chasydyzm — mistycz-
no-ludowy ruch religijny zapoczątkowany w X V I I I w. na Ukrainie, 
przeciwstawiający prostą, emocjonalną wiarę ludu suchej uczoności 
rabinów. „Chasydyzm wskrzesił (...) radość życia i obudził upodo­
banie do rodzimego ornamentu. I tak na kamieniach nagrobnych 
tego okresu znajdujemy charakterystyczne cechy stylu barokowego, 
przekształcone dzięki samodzielnym formom regionalnym, które 
stały się źródłem inspiracji dla kolejnych generacji artystów" — pisał 
znakomity malarz Jankiel Adler. 2 6 Cechy tej sztuki to, według 

I I . 1. Szydłowiec, kwatera mężczyzn, nagrobki z przełomu X I X i XX 
w.; i l . 2. Jerozolima, tzw. grobowiec Absaloma, ok. I wieku p.n.e.; i l . 
3. Pozioma płyta, typowa dla Żydów sefardyjskich. Nagrobek z 1924 
r. Londyn; i l . 4. „Płaczący anioł" — rzeźba Abrahama Ostrzegi na 
grobie adwokata Hochgemein-Homańskiego, świadcząca o prze­

strzeganiu zakazu przedstawiania twarzy. Warszawa 1930 

28 



Kampfa, „płaskość, prostota, także wykorzystywanie kaligrafii 
hebrajskiej, przy czym geometryczny charakter liter hebrajskich i ich 
pionowe oraz poziome linie podstawowe zostają zachowane."27 

Świetną charakterystykę istoty tego stylu dał dramaturg, pisarz 
i krytyk literacki Jecheskel Dobruszyn: „...żydowski lew, pantera czy 
byk są charakterystyczne nie dzięki budowie ciała, naturalistyczne-
mu wyglądowi czy swym fizycznym, materialnym cechom, są przede 
wszystkim tworami ducha, symbolami i abstrakcjami. Nie przyby­
wają z lasu czy pola, pochodzą z baśni i żydowskiego folkloru 
kabalistycznego. Są to uświęcone zwierzęta Kabały, legendarne lwy 
i pantery z tronu Salomona: stworzenia i gołębie ze sfer niebiańs­
kich." 2 8 

Po hebrajsku nagrobek nazywa się maa?>ra. 2 9Obycząj wznosze­
nia nagrobków sięga starożytności, ale nie stał się normą religijną 
w judaizmie aż do średniowiecza. 3 0 Początkowo kamień kładziony 
na mogile nie był pretekstem do dekoracji, lecz służył oznaczeniu 
i zabezpieczeniu miejsca spoczynku zwłok, by ustrzec je przed 
zbeszczeszczeniem. Był też znakiem dla kohenów (kapłanów), by nie 
przebywali w pobliżu zwłok w myśl zakazu religijnego: „I rzekł Pan 
do Mojżesza: Przemów do kapłanów, synów Aarona, i powiedz im: 
Niech się nikt z nich nie zanieczyści z powodu zmarłego z jego ludu" 
(Kpł. 21:1). Najstarszy nagrobek opisany w Biblii to pomnik (w 
oryginale: macewa), który Jakub postawił na grobie Racheli. 3 1 

Wielokrotnie mówi się w Biblii o znakowaniu kamieniem lub 
kopcem miejsc pochówku: (np. Joz. 7:26, 8:29,10:27; I I Kr i . 23:17); 
kamień wznoszono też na miejscu objawienia Bożego (Rdz 28:17), 
zawarcia przymierza (Rdz. 31:45—52) lub innych ważnych 
wydarzeń (np. Joz. 4:3—9, 24:26). 

W starożytności chowano w Palestynie zwłoki w pieczarach 
wykutych w skale (np. groby Sanhedrynu i Królów w Jerozolimie 
z I — I I w.), a w podziemnych nekropoliach Bet Guvrin i Bet Szearim 
(od I I I w.) występują dekoracje plastyczne, podobnie jak na 
sarokofagach i ossuariach z tego okresu. Wpływy hellenistyczne 
zaznaczyły się na ozdobnych grobowcach wykutych w litej skale 
—tzw. grobach Absaloma i Zachariasza w dolinie Kidron w Jerozo­
limie z I I — I w. p.n.e. 

Kamiennych płyt nagrobnych z napisami zaczęto używać w Pale­
stynie w I I w.; z tego okresu pochodzą tannaickie groby w Jaffie. 

W rzymskich katakumbach okresu klasycznego (Vigna Randa-
nini, Via Nomentana, Villa Torlonia, Monteverde) znajdują się też 
groby żydowskie, na których występują religijne symbole żydows­
kie, takie jak menora — świecznik siedmioramienny, lampa oliwna, 
szofar — róg używany w Nowy Rok, czy etrog i lulaw — roślinne 
atrybuty święta Sukkot. Współistnieją z nimi motywy z mitologii 
rzymskiej, jak Wiktoria koronująca nagiego młodzieńca czy Fortu­
na z rogiem obfitości. Symbole te rzeźbiono na płytach lub 
malowano na ścianę katakumb. 3 2 Przetrwały do dziś. 

Nagrobki, o formie płyty, pochodzące z czasów rzymskich, 
odnaleziono w wielu miejscach basenu Morza Śródziemnego — na 
terenie obecnych Włoch, Grecji, Hiszpanii, Egiptu i Azji Mniej­
szej.33 O późniejszych z wieków I V — V I niczego prawie nie 
wiemy, a niewiele więcej o pochodzących z następnych stuleci. 
W . średniowieczu stawiano prostą płytę pokrytą samym 
tylko epitafium, czasem w reliefowym obramowaniu, prosto­
kątną lub półokrągłą u góry. Świadczą o tym nagrobki odkopane 
przed wojną m. in. w Moguncji, Spirze, Erfurcie i Kolonii, odna­
lezione we Wrocławiu ( X I — X I I I w.), oraz z cmentarzy w Wormacji 
(XI w.) i Frankfurtu nad Menem ( X I I I w.) Przejście od prostej 
pionowej płyty do wyszukanych form architektonicznych (m. in. 
wysokich nagrobków typu sarkofagowego)34, można prześledzić 
na cmentarzu w Pradze — najstarszym zachowanym cmentarzu 
żydowskim w Europie Środkowej, gdzie grzebano od I połowy XV 
do X V I I I w. 

W okresie renesansu u Żydów sefardyjskich35 wykształciła się 
pozioma forma nagrobka, która utrzymała się w gminach sefardyjs­
kich m.in. w Europie i w Izraelu po dziś dzień (il. 3). Najbardziej 
okazałe ich przykłady znajdujemy na cmentarzu w Altonie ( X V I I w.) 
i w Ouderkerk pod Amsterdamem (XVII w.), gdzie poziome płyty 
lub nagrobki typu sarkofagowego pokrywa bogata dekoracja 
przedstawiająca sceny biblijne, rodzajowe i historyczne; łączy ona 

tematy żydowskie z motywami charakterystycznymi dla sztuki 
europejskiej. 

Wśród Żydów aszkenazyjskich — a więc także polskich 
— utrzymał się średniowieczny kanon pionowej płyty, wzbogacony 
z biegiem czasu różnorodnymi elementami, tak w dekoracji, jak 
i architekturze i programie ideowym. Wyraźny zestaw symboli i styl 
zdobniczy, czerpiący w dużej mierze z baroku, a później z klasycyz­
mu, wykształcił się w X V I I i X V I I I w. i był związany z innymi 
gałęziami żydowskiej sztuki — szczególnie ze snycerską i malarską 
dekoracją wspaniałych drewnianych synagog, która też ma charak­
ter sztuki ludowej. Ten styl przetrwał prawie bez zmian na cmenta­
rzach w Polsce do początków X X w„ a w tradycyjnych społecznoś­
ciach mniejszych miast i miasteczek — aż do ich wojennej zagłady. 

W końcu X I X w. i w X X w. na wielkomiejskich cmentarzach 
żydowskich, takich jak w Warszawie, Łodzi i Wrocławiu, powstały 
pomniki o motywach stylowych i symbolicznych zaczerpniętych 
z cmentarzy chrześcijańskich, np. obeliski, kolumny z urną lub 
draperią, rzeźbione sarkofagi (il. 5) monumentalne grobowce naśla­
dujące formę portyku, portalu, panteonu lub ołtarza, kaplice 
cmentarne o cechach neogotyku, realistyczne rzeźby drzew o odcię­
tych gałęziach. W tym też czasie powstały specyficzne dla cmentarzy 
żydowskich grobowce w „stylu biblijnym", który wyróżnia się 
świadomym nawiązywaniem do form architektury Palestyny i Egip­
tu. Także popularność motywów mauretańskich w ornamentyce 
wynika być może z dążenia do „orientalnych" skojarzeń. Istnieje 
więc ogromna różnorodność form, stylów i źródeł inspiracji, a rów­
nocześnie... zupełna dowolność w ich łączeniu. 

Tradycyjne nagrobki, produkowane masowo, stają się w tym 
czasie, zwłaszcza w dużych miastach, szablonowe i pozbawione 
wyrazu. 

W X X w. na cmentarzu warszawskim a w mniejszym stopniu 
i łódzkim pojawia się pełnoplastyczna rzeźba w duchu kubizmu, 
ekspresjonizmu i secesji. Najcenniejsze dzieła — postaci ludzi 

29 



-

I I . 5. Nagrobki odbiegające od tradycji: sarkofag na grobie kupca Wilhelma Landaua. Warszawa 1889. 

i aniołów z zasłoniętymi twarzami — wyszły spod dłuta Abrahama 
Ostrzegi (ił. 4). Wszystko to odnosi się jednak — podkreślmy to raz 
jeszcze — do dużych miast, a właściwie nawet tylko do tej części 
cmentarzy, na których chowano najzamożniejszą i najbardziej 
zasymilowaną część żydowskiej społeczności. 

Jednak tematem niniejszego studium nie będą pomniki o cechach 
stylowych zbliżonych do występujących na cmentarzach innych 
wyznań, chociaż i one zasługują na uwagę historyków sztuki, lecz 
pomniki o specyficznie żydowskim charakterze, tradycyjne, to 
znaczy takie, którymi upamiętniała swoich zmarłych społeczność 
żydowska w Polsce od średniowiecza po wiek X X . 

Nie powstała jeszcze — o ile autorce wiadomo — typologia 
nagrobków żydowskich w Polsce, podobnie jak nie podjęto analizy 
ich cech architektonicznych czy stylowych na skalę szerszą niż zakres 
jednego lub kilku cmentarzy. W sposób bardzo prowizoryczny 
można wyróżnić trzy typy tradycyjnych nagrobków: 
1. M a c e w a 3 6 — typ najbardziej rozpowszechniony, a na wielu 
obszarach jedyny (i l . 1, 11, 12, 30 i in.). Jest to pionowa płyta 
kamienna różnej wysokości, najczęściej od 75 cm do 150 cm, 
zakończona prostokątnie, trójkątnie lub łukowato, a czasem w bar­
dziej oryginalny sposób. Pokrywają inskrypcja w jęzku hebrajskim, 
zazwyczaj ograniczona z obu boków półkolumnami, pilastrami, 
lizenami lub bordiurą. W przyczółku nad epitafium (czasem także 
pod nim) umieszczona jest zazwyczaj dekoracja plastyczna o rycie 
wklęsłym lub wypukłym, niekiedy rozbudowana do wielu pięter 
i przytłaczająca samo epitafium. Płyta osadzona jest wprost w ziemi 
lub na cokole, często podparta z tyłu podłużnym blokiem kamien­
nym o przekroju prostokąta, trapezu albo półkola. 

Macewy bywały malowane, ale trudno powiedzieć, jak często, 
ponieważ ślady polichromii zachowały się tylko gdzieniegdzie (np. 
Lublin, Kazimierz nad Wisłą, Szydłowiec, Ożarów, Warszawa 
i inne), a materiał archiwalny jest jeszcze skąpszy. Używano farby 
czerwonej, zielonej, żółtej, niebieskiej i pomarańczowej, a także 
czarnej, białej, srebrnej i złotej. Jak zauważył Diamant, kolorystyka 
była brana pod uwagę już przy rzeźbiarskim opracowywaniu 
nagrobka. 3 7 

Oprócz kamiennych stawiano też macewy drewniane — i znów 
trudno powiedzieć, jak bardzo były rozpowszechnione, bo nie 
przetrwały wojny i zachowały się tylko na fotografiach (jak np. ze 
Złoczowa w okolicach Lwowa). Wiadomo, że na cmentarzu warsza­
wskim jeszcze na początku X X w. stały nagrobki z dębowego 
drewna, i to zarówno w kwaterach, gdzie chowano Żydów ortodok­

syjnych, jak i zasymilowanych.38 Nagrobki drewniane obejmowały 
cały wachlarz form od prostej deski do starannie opracowanej 
tablicy, z dekoracjami plastycznymi bliźniaczo podobnymi do tych, 
którymi zdobiono pomniki kamienne. Obydwa typy nagrobków 
mogły być zrobione prze tę samą osobę . 3 9 

W X I X w. pojawiły się macewy żeliwne (Warszawa, Międzyrzec, 
Radomsko), o kompozycji epitafium i dekoracji nad nim podobnej 
jak w macewach kamiennych, z tą różnicą, że często wykorzystywa­
no możliwości, jakie daje ten materiał, by stworzyć bardziej ozdobną 
linię zwieńczenia. Litery są tu z reguły wypukłe (il. 8). 

Jakkolwiek podstawowy schemat kompozycji macewy pozostał 
ten sam, charakter dekoracji plastycznej, krój liter epitafium i po­
ziom artystyczny wykazują duże różnice, zależnie od miejsca i czasu 
powstania. Najstarsza istniejąca obecnie na ziemiach polskich 
macewa odkryta w 1917 r. we Wrocławiu i niedawno umieszczona 
na tamtejszym cmentarzu pochodzi z r. 1203 i ma wygląd typowy dla 
opisanych wyżej średniowiecznych nagrobków: jest to prostokątna 
płyta bez ornamentów, z umieszczonym w prostym obramieniu 
epitafium, upamiętniającym Dawida, syna Szaloma. Podobnie 
wygląda fragment odkrytego niedawno w Świdnicy nagrobka z 1362 
r. Najstarszy zachowany na swoim miejscu nagrobek żydowski 
w Polsce stoi w Lublinie, na grobie Jakuba Kopelmana, zmarłego 
w 1541 r. Ten i inne lubelskie nagrobki z X V I w. należą do 
najskromniejszych macew z epitafium okolonym ramą (il. 6) lub 
nawet bez niej, jak np. na grobie zmarłego w 1558 r. rabina Szaloma 
Szachny. W Lesku podobne macewy pochodzą z pierwszych lat 
X V I I w., a gdzieniegdzie pojawiają się jeszcze później, aż po wiek 
X I X (Nowy Wiśnicz). Na cmentarzu Remu w Krakowie, drugim 
najstarszym z zachowanych cmentarzy żydowskich w Polsce, X V I -
-wieczne macewy mają już przeważnie epitafium o nieco bogatszej 
oprawie w formie gzymsu czy arkady, wzorowanej na renesanso­
wych portalach. Wersety epitafium umieszczone są w zagłębieniach, 
a wypukłe, starannie opracowane litery stanowią zasadniczy element 
dekoracji. Taką właśnie inskrypcję, ograniczoną dwoma pilastrami 
przechodzącymi w łuk archiwolty, ma oryginalny, zachowany 
nagrobek słynnego rabina Mosze Isserlesa, zwanego Remu, zmarłe­
go w 1572 r. (il. 7). Charakterystyczne jest to, że dostawiona znacznie 
później macewa na grobie Remu ma znacznie prymitywniejsze 
liternictwo (tekst epitafium jest ten sam), ale za to inskrypcję wieńczy 
obfita barokowa dekoracja o treści symbolicznej, a ograniczają 
z obu boków półkolumny oplecione winoroślą. Podobnie bogato 
zdobione są inne macewy z X V I I I i X I X w. 

30 



H 6 Najstarsza macewa na cmentarzu w Lublinie z 1541 r. na grobie Jaakowa Kopelmana. Typowa dla tego okresu pionowa płyta 
z epitafium o prostym oprofilowaniu na obrzeżu (tekst tłum. — 2); i l . 7. Płyta na grobie rabina Mosze Isserlesa, zwanego Remu, zm. 1572 r. 
Cmentarz Remu w Krakowie (tłum. — 4); i l . 8. Żeliwna macewa na grobie Samuela Poznera. Warszawa 1880; i l . 9. Przykład płaskorzeźby 

dostosowanej do pierwotnego kształtu kamienia. Lesko 1920 

31 



Odbiegają od tego nagrobki z terenów ubogich w kamień 
i tradycje jego obróbki.W północno-wschodniej Polsce używano 
głazów narzutowych, ociosanych w kształt przypominający niefore-
mną macewę (Krynki, Tykocin) lub nie ociosanych (Tykocin, Orla, 
cmentarz na Rybakach w Łomży), z prymitywnie wyrytym napisem 
i bez ornamentów. Jeśli występuje jakaś dekoracja plastyczna, jest to 
pojedynczy symbol wyryty w najprostrzy sposób (il. 13). 

Macewy o nietypowym kształcie, wynikającym z formy użytego 
kamienia, można spotkać też sporadycznie w innych okolicach (np. 
w Lesku — niesymetryczne lub bardzo wydłużone w pionie); 
dostosowanie płaskorzeźby do „zastanego" kształtu kamienia daje 
dodatkowy, oryginalny efekt plastyczny (il. 9) 
2. Nagrobki t y p u s a r k o f a g o w e g o . 4 0 Bogaty zespół takich 
nagrobków o różnych wariantach architektonicznych i stylowych 
można znaleźć na cmentarzu Remu w Krakowie, zresztą dzięki jego 
powojennej rekonstrukcji (il. 10). Prawdopodobnie istniały one 
w jeszcze innych miejscach w Polsce, bowiem o sarkofagach „na 
wzór praski", widzianych w Opatowie, wspomina Bałaban. 4 1 

Porównanie odnosi się oczywiście do XV-wiecznego cmentarza 
w Pradze. Warto tu dodać, że analiza nagrobków z cmentarzy 
praskiego oraz wiedeńskiego doprowadziła badaczkę sztuki żydows­
kiej, Rachel Wischnitzer, do wniosku, że forma macewy wyłoniła się 
na skutek ewolucji sarkofagu poprzez przekształcenie jego tylnej 
ściany. 4 2 Teza ta jednak nie została powszechnie przyjęta. 

Nagrobki sarkofagowe w Krakowie mają wiele odmian. Tumba 
jest często dwuczęściowa, składa się z prostokątnej skrzyni i przykry­
wającej ją półkolumny lub piramidy, dwu- lub czterospadowej, 
Górna część miewa ściany o dużym nachyleniu i bywa bardzo 
wysoka. Ściany pokryte są inskrypcjami i dekoracją. Ponadto do 
przedniej, a czasem także tylnej ściany dostawiona jest wysoka płyta, 
również pokryta inskrypcją. Taki jest nagrobek Mordechaja Saby, 
rektora krakowskiej uczelni talmudycznej, który zmarł w 1576 r.: 
wysoka, dwuspadowa tumba z pionową płytą z przodu i z tyłu 
— i wszystko pokryte inskrypcjami hebrajskimi bez żadnej dekoracji 
plastycznej. 
3. Ohe 1 — (po hebrajsku — namiot) prosty budynek murowany, 
dawniej też drewniany, z drzwiami i jednym lub dwoma okienkami 
(il. 14). Otacza on jeden lub więcej grobów, oznaczonych wmurowa­
nymi w ścianę tablicami lub wolnostojącymi macewami. Jego 
prototypem jest drewniany daszek na słupach, wznoszony nad 
nagrobkiem dla jego ochrony. Ohel pozbawiony jest zazwyczaj 
jakiejkolwiek dekoracji plastycznej, a umieszczona nad wejściem 
tabliczka — o ile w ogóle istnieje — zawiera jedynie podstawowe 
dane: tylko wyjątkowo tekst jest ozdobny i poetycki (np. jeden 
z oheli w Warszawie). 

Ohele wznoszono zazwyczaj na grobach słynnych rabinów ora 
cadyków — duchowych mistrzów chasydyzmu; znajdują się 
także nagrobki ich rodzin. Są one nadal odwiedzane — a czasei 
remontowane lub na nowo wznoszone — przez kontynuatorów 
polskich dynastii chasydzkich, mieszkających w Stanach Zjednoczo 
nych i Izraelu; śladem ich wizyt są kwitle — kartki wotywne, na któri 
robiono specjalne otwory w ohelach.4 3 W Polsce ohele znajdują s 
m.m. w Warszawie, Leżajsku, Bobowej, Nowym Sączu, Sieniawie 
Skierniewicach, Radomsku, Chrzanowie, Trzebini, Rymanowii 
i wielu innych miejscowościach. 

Trzeba jeszcze raz podkreślić, że powyższy podział jest prowizo­
ryczny, wyodrębnione typy nagrobków zachodzą bowiem na siebie. 
W ohelu może stać typowa macewa, płynna jest granica miedz 
macewą a sarkofagiem, bo przednia i/lub tylna ściana sarkofag 
może powiększyć się i przyjmować na siebie najważniejsze elementy: 
inskrypcję i ornament, a skrzynia sarkofagu — maleć i trac^ 
ozdoby, aż stanie się ledwie widoczną nad ziemią poziomą kolumną 
podtrzymującą macewę. 

Znane są również inne formy nagrobków. W czasie swoich 
wędrówek po Europie Wschodniej Levy 4 4 zwrócił uwagę m.in. na 
niskie murowane lub drewniane budynki z wbudowaną z przodu 
płytą z epitafium, widoczną z zewnątrz i czasem chronioną drzwicz­
kami. Sfotografował on takie groby w Słonimiu i Kobryniu. Jak 
wynika ze znanych fotografii Jana Bułhaka, także w Wilnie było ich 
bardzo dużo. Obmurowane pionowe płyty były w Białymstoku. 
Fotografie z okresu I wojny światowej przedstawiają nagrobki 
w formie podłużnych drewnianych budek na cmentarzu w Stolinie. 

Levy odnotował też ciekawe przypadki wykorzystania w roli 
pomnika nagrobnego różnych materiałów, takich, które były dostę­
pne dla niezamożnych: pnia ściętego drzewa, pala wkopanego 
w ziemię z blaszaną lub kamienną tablicą, części kamienia młyńskie­
go. 

Opisując cmentarz w Kazimierzu nad Wisłą, Bałaban wspomina 
pomniki z początku X I X w., które „wprawiono do muru w oddziel­
nych niszach" a mówiąc o pięknym, założonym w XV w. cmentarzu 
we Lwowie, na którym sam zinwentaryzował wiele nagrobków, 
określa niektóre pomniki jako „wielkie jak ściany". Na cmentarzu 
poznańskim widział zaś — przeniesione ze starszego cmentarza 
— „nagrobki małe, t ró jkątne" 4 5 . Mogły istnieć jeszcze inne typy 
nagrobków, które zostały zniszczone w czasie wojny. 

Charakterystyka form nagrobków, ich cech architektonicznych 
i rzeźbiarskich — to jedno z możliwych spojrzeń na cmentarze 
żydowskie. Inne podejście wiedzie do analizy symboliki płaskorzeźb, 
gdzie oprócz wiedzy historyka sztuki potrzebna jest już lepsza 
znajomość tradycji i religji żydowskiej. Trzecie pole badań to 

32 



z! i 

i 
4 4 4 * ' 

l - r - l ; j . ; i J 

12 

II. 11. Nagrobek Jehudy Leiba, syn Azriela. Warszawa 1822. Lwy 
nawiązują do imienia zmarłego. Na księdze cytat z Biblii, litery Pe 
Nun (skrót słów „Tu spoczywa") otwierają epitafium. Ligatury liter 
Alef i Lamed w czwartym i szóstym rzędzie oraz liter Lamed, Pe 
i Kof w ostatnim rzędzie są ozdobnie zakończone. W całym tekście 
liczne skróty oznaczone „lilijką". W przedostatnim i ostatnim 
wierszu sentencja dająca po podsumowaniu wartości liczbowych 
liter rok śmierci (tłum. — 8); i l . 12. Akrostych w epitafium: pierwsze 
(z prawej) litery wierszy, wyróżnione wielkością, tworzą imiona 
zmarłego. Nagrobek Beniamina Zeewa Wolfa. Bieruń Stary 1832 
(tłum. 14); i l . 13. Często spotykany w pn.-wsch. Polsce typ nagrobka 
z kamienia polnego, o prymitywnym liternictwie i rysunku reliefu 
Tykocin; i l . 14. Ohel na grobie rabina Chaima Herca Halperna 

Białystok 1922 

14 

33 



I I . 15. Owce w wodopoju. Nagrobek z 1 poł. X I X w. 

hebrajskie napisy nagrobne, które godne są uwagi zarówno ze 
względu na swoją treść i stylistykę jak i opracowanie plastyczne. 

Epitafia 

Interpretacja symboliki płaskorzeźb na nagrobkach, rozstrzyga­
nie pytania, czy twórca użył przypadkowo tego, a nie innego 
motywu, sięgając po prostu do ustalonego repertuaru przedstawień, 
czy też wywiódł obraz z faktów związanych z osobą i życiem 
zmarłego nie jest możliwe bez znajomości treści epitafium. I rzeczy­
wiście — inskrypcja nagrobna zbliża nas do odcyfrowania języka 
płaskorzeźb. Zbliża, ale niezmiernie rzadko daje rozstrzygającą 
odpowiedź, bowiem tradycyjne epitafium hebrajskie46— tzn. takie, 
które umieszczano na grobach religijnych Żydów, przynajmniej od 
X V I w. aż do czasu wojennej zagłady — to zazwyczaj tekst 
stereotypowy, zrytualizowany, wręcz frazes. Nie bez racji Schiper 
określił XVIII-wieczne epitafia jako „przeładowane epitetami i prze­
nośniami, i często przez to niezrozumiałe" 4 7 , a Dawidson pisał, że 
Jest rzeczą wiadomą, że epitafia hebrajskie są przeważnie zbiorem 
przesadnych frazesów, nic wspólnego ze zmarłą osobą nie mających, 
lecz będących swego rodzaju ozdobą barokową, splecioną z wieńca 
stów i z d a ń " 4 8 . Podobnie Bałaban obrazowo określa je jako 
„napuszyste" 4 9 , a gdzie indziej jako pisane „stylem książkowym, 
niecodziennym" i podpiera ten zarzut cytatem: „chwała wieku, 
szklanka mannny, kosz książek, nasz nauczyciel, o którego duszę 
walczą aniołowie niebiescy z ziemianami" 5 0. Takie przykłady 
można przywoływać w nieskończoność, a styl, którym posługiwali 
się autorzy inskrypcji — czasem początkujący poeci 5 1— określano 
jako melica, co oznacza styl o biblijnej lub talmudycznej frazie. 

Lektura hebrajskich epitafiów na cmentarzach żydowskich, 
które przetrwały w Polsce, potwierdza te określenia, choć inaczej 
patrzymy dziś na to, co kiedyś ganiono jako mało nowoczesne. 
Typowe jest rozbudowane epitafium o długości 10—20 wierszy, 
wypełnione epitetami pochwalnymi, alegoriami i metaforami obra-
zującmi cnoty zmarłego oraz żal osieroconej gminy czy rodziny. 
Zawiera ono często wersety z modlitw, cytaty z Biblii, zwłaszcza 
z Psalmów, i z innych dzieł religijnych, np. z Przypowieści Ojców 
(Pirke Awot), będących częścią Talmudu. 5 2 Jednakże bogactwo 
źródeł religijnych, z których czerpali autorzy epitafiów, pozwalało 
na tworzenie tekstów bardzo się od siebie różniących, choć podob­
nych w ogólnej wymowie. Bywa więc. tak, że np. dziesięć dowolnie 
wybranych sąsiadujących ze sobą nagrobków ma teksty niemal 
zupełnie inne; kiedy indziej podobna grupa macew będzie miała 
inskrypcje prawie indentyczne, różniące się tylko personaliami 
zmarłego. Dają więc one informacje nie tyle o jego życiu i śmierci, co 
o tym, jakie cechy uchodziły w społeczności żydowskiej za najbar­
dziej godne pochwały, a więc i uwiecznienia w kamieniu. Jak pisze 
Anna Kamieńska: „Takie są konwencje nagrobkowych napisów, 
jakby umierali tylko dobrzy i p rawi" 5 3 . 

Jakie były te cechy, nakazane przez Pismo i tradycję, a upamięto-
ne w epitafiach? A więc zacność, prawość, bogobojność (dosłow­
nie „bojaźń Boga" lub „bojaźń niebios"), gorliwość w spełnianiu 

przykazań, uczoność (chodzi oczywiście o znajomość pism religij­
nych) i zasługi w przekazywaniu tej wiedzy potomnym, hojność 
(wyrażająca się w dobrocznności dla gminy), miłosierdzie, sprawied­
liwość, Typowym początkiem epitafium mężczyzny jest isz tam 
we-jaszar, co może być tłumaczone jako „mąż zacny i prawy", bądź 
też inaczej, ponieważ zakres znaczeniowy tych słów jest szeroki: tam 
oznacza również prostotę, prostolinijność. Inskrypcja na grobie 
kobiety często zaczyna się od słów isza haszuwa we-hacnua — „ko­
bieta poważana i cnotliwa". 

Pochwały dotyczą nie tylko zmarłego, ale nierzadko jego przod­
ków, np. „Jaakow syn sławnego mędrca Awrahama z Opoczna" 
(patrz tłumaczenie 7)*, a w wypadku kobiet — małżonka. Dla 
dodania powagi swej ocenie twórca epitafium powoływał się na 
autorytet społeczności, podkreślając, że zmarły był „poważany", 
„szanowany", a „imię jego było sławione w bramach" 5 4.0 tym, jak 
trwały był repertuar panegirycznych zwrotów może świadczyć fakt, 
że prawie ten sam ich zestaw można odnaleźć na XIX- , a nawet 
XX-wiecznych nagrobkach w Warszawie, Łodzi, galicyjskim mias­
teczku, co na XVI-wiecznych nagrobkach w Pradze55-

A czego konkretnego możemy dowiedzieć się o zmarłym? Na 
większości cmentarzy niezmiernie rzadko podawany jest jego wiek, 
ale czasem spotyka się określenia takie, jak zaken lub jaszisz — stary, 
jeled— chłopiec, bachur — młodzieniec, awrech — młody człowiek, 
jalda — dziewczynka, betula — panna, narzeczona, kala — panna 
młoda, almana — wdowa. Rządziły tu obyczaje lokalne, bo np. 
nagrobkach w Pyskowicach k. Katowic często podany jest rok 
urodzenia oraz data śmierci i pogrzebu, który następował zazwyczaj 
dzień po śmierci. Najczęściej dopiero pod koniec epitafium określo­
na jest tożsamość: imię i imię ojca, a u kobiet czasem też imię męża. 
Wyjątkowo podawano też dalszych przodków (il. 54). Po imieniu 
ojca dodane jest lewi lub kohen, jeśli zmarły należał do potomków 
pokolenia Lewiego lub do pokolenia kapłańskiego, wywodzącego 
się od arcykapłana Aarona (np. tłum. 2 i 16). 

Bardziej skomplikowana jest sprawa z nazwiskami. Dopiero 
w X I X w. stały się one obowiązkowe dla wszystkich Żydów. Rzadko 
jednak można je znaleźć na tych nagrobkach, które interesują nas 
jako przykłady symboliki i sztuki żydowskiej. W niektórych miejsco­
wościach zdarza się, że na żadnym z zachowanych nagrobków nie 
ma ani jednego nazwiska. Spotykamy je natomiat w wielkomiejskich 
gminach na nagrobkach X I X - i z reguły na XX-wiecznych. W zasa­
dzie pojawiają się one w połowie X I X w„ ale, jak pisał z nutą 
wyrzutu Bałaban „to dzieje się tylko w wielkich miastach i u rodzin 
bardziej postępowych, zacofani i mieszkańcy miast prowincjonal­
nych nadal nie troszczą się o nazwiska i wypisują tylko imię zmarłego 
i imię jego ojca" 5 6 . Wspomniał on też o umieszczeniu „przez 
pobożnych" nazwiska z tyłu nagrobka, ale spotyka się to stosunko­
wo rzadko. 

Czasem po imieniu ojca lub męża podawano miejsce jego 

* Powołuję się na tłumaczenia zamieszczone na ss. 60—62 w art. 
S. Krajewskiego. Dalej podaję tylko skrót: tłum. 

34 



pochodzenia, np. „Mirel, wdowa po zmarłym Dawidzie, lewicie 
z Litwy" (Warszawa, 1848) lub „Aaron Kolber syn Michaela ze 
Żmigrodu" (Katowice, 1930 r.). Czasem dowiadujemy się, że zmarły 
pochodził „ze świętej gminy..." — tu następuje nazwa miejscowości, 
(tłum. 7 i 17). 

Warto dodać, że imię, imię ojca, fakt przynależności do rodu 
kohenów lub lewitów, a także data, stanowiły treść inskrypcji na 
średniowiecznych nagrobkach żydowskich (Wormacja, Frankfurt, 
Praga), a imię i imię ojca — na starożytnych nagrobkach i ossuariach 
w Palestynie i Rzymie ( I I—IV w. ) . 5 7 

Zawsze obecnym elementem epitafium jest data śmierci, umiesz­
czana zazwyczaj na końcu. Składa się na nią dzień, miesiąc i rok, 
oczywiście według kalendarza żydowskiego, w którym miesiące są 
księżycowe, a lata liczone od stworzenia świata. 5 8 Czasem poprze­
dza je dzień tygodnia (po hebrajsku: „dzień pierwszy" itd.), przy 
czym sobota jest określana jako szabat kodesz — święta sobota, 
a piątek jako erew szabat — wigilia soboty. Dzień miesiąca też bywa 
podany opisowo, np. erew rosz chodesz — wigilia nowego miesiąca. 
Występują też nazwy świąt (il. 57). Gdzieniegdzie podawano też datę 
pogrzebu. 

Na tradycyjnych nagrobkach, którymi się zajmujemy, rok 
podany jest w formie właściwej językowi hebrajskiemu, tzn. za 
pomocą liter, które zarazem mają wartość liczbową. Czasem ta 

sekwencja liter-cyfr tworzy słowo lub wyrażenie, dzięki czemu data 
może być zakodowana w tekście (tłum. 8, i l . 11). Przykład pomysło­
wości autorów epitafiów to data 5620 (=1860) zaszyfrowana 
w słowie keter — korona (Pyskowice, Warszawa). Podobne zabiegi 
stosowano już w XV w. w Pradze, czego dowodem jest data w słowie 
cedaka — sprawiedliwość, dobroczynność (1439 r ) . 5 9 Taka sztuka 
wymagała przeważnie przestawienia cyfr-liter dających w sumie 
datę, co daje pewne pojęcie o trudnościach, z jakimi boryka się 
badacz epitafiów. Mało tego: litery składające się na datę (podobnie 
jak na imię) mogą być rozsiane po wersecie lub nawet całym 
epitafium i tylko kropki albo „ptaszki" nad nimi — czasem ledwo 
widoczne — podpowiadają, które z nich należy wyłowić i podsumo­
wać. Te zabiegi są głęboko osadzone w tradycji żydowskiej," 
szczególnie w wiedzy kabalistycznej, która zbieżnościom liczbo-
wo-znaczeniowym przypisuje wielką rolę. 

W dacie tysiące zazwyczaj opuszczano, umieszczając po niej 
zamiast tego wyrażenie li-prat katan — według małej rachuby, 
skrócone do liter LPK (patrz T/3)* często połączonych w ozdobną 
ligaturę (il. 11, 21). 

* Ze względu na trudności techniczne związane z drukiem, na 
końcu artykułu podajemy tablicę z literami hebrajskimi, w tekście 
powołując się tylko na właściwy numer przykładu — np. T / l . 

II 16 Nagrobek Miriam przedstawia werset biblijny, mówiący o Miriam grającej na bębnie. Warszawa; i l . 17. Nagrobek Dawida; do imienia 
nawiązuj!werset z psalmu Dawida (Dawid grał na harfie). Warszawa 1826; i l . 18. Inskrypcja wkomponowana w relief, przedstawiający misę 
i dzban lewitów dwie gałęzie palmowe i koronę. Nad naczyniami: „Oto służba lewitów", pod koroną: „Korona Tory", w łuku — zwrot „Tu 

spoczywa" Nagrobek Efraima lewity. Sieniawa, poł. X I X w. (?); i l . 19. Fragm. manuskryptu z X I V w. „Machsor Lipsiae" 

35 



Na nagrobkach pojawiają się dane dotyczące zajęcia i funkcji 
pełnionych w gminie, np. mohel—dokonujący obrzezania chłopców 
na znak przymierza Izraela z Bogiem, sofer — kopista świętych 
tekstów Tory, mezuzy i tefllim, dajan — sędzia, aw bet din 
- przewodniczący sądu rabinackiego, sztadlan — przedstawiciel 

gminy żydowskiej wobec władz miejscowych, szamasz — dozorca 
synagogi itp. (tłum. 14, 17). Nie są to jednak nigdy zwykłe zawody, 
wyjątek stanowi tu zawód lekarz — rofe. Spotkać można zaszczytny 
tytuł gaon oznaczający w Babilonii rektora szkoły talmudycznej, 
a potem wybitnego uczonego i autorytet w dziedzinie religijnej 
(tłum. 2, 5, 6, 17). 

Uderzający jest egalitaryzm epitafiów, który zresztą wprowadza 
w błąd co do rzeczywistej rangi zmarłego, Może to wyraz równości 
wobec śmierci, która zaciera granice między mędrcem a prostacz­
kiem, bogaczem i biedakiem? Ale jest też przyczyna bardziej 
prozaiczna: nawyk stosowania tytułów — w zasadzie przysługują­

cych rabinom, czyli autorytetom w sprawach prawa religijnego — do 
właściwie wszystkich zmarłych. Bałaban jako jedyne wiarygodne 
wymienia tytuły chawer (dosł. towarzysz; tradycyjny tytuł uczonego), 
morenu (dosł. nasz nauczyciel; tytuł osoby o kwalifikacjach rabina lub 
uczonego) i kadosz (dosł. święty; tak określano męczenników, którzy 
oddali życie za wiarę). 6 0 Jednakże tytuł morenu [we-] haraw (MW, 
T/4, M W H , T/5) poprzedza nazwisko na wielkiej liczbie nagrobków, 
a na niektórych cmentarzach jest on regułą — nie może więc być brany 
dosłownie. Zapewne więcej wspólnego z rzeczywistością ma tytuł 
morenu we-haraw rabi (MWHRR, T/6) — nasz nauczyciel pan rabin. 
Te tytuły i ich kombinacje są zawsze skracane do pierwszych liter, co 
dodatkowo utrudnia ich interpretację. 

Chociaż w judaizmie nie ma jednej, precyzyjnej doktryny 
dotyczącej losów duszy po śmierci ciała, uważa się, że dusza jest 
nieśmiertelna i żyje nadal w olam ha-ba — przyszłym świecie. 
Życzenia dotyczące życia pośmiertnego i odpoczynku duszy, a także 

I I . 20. Litery wypukłe, ozdobione kółkami w poł. wys., poziome kreski wyolbrzymione, pionowe zredukowane. Nagrobek Jehudy s. 
Eliakuma Gecla. Mikołów 1731 (?); i l . 21. Liternictwo wypukłe, litera Lamed ma kształt głowy ptaka. Nagrobek Riwy c. Icchaka. Przytyk 1824; 

II. 22. Litery wklęsłe, ozdobione kropkami, skróty znaczone arabes­
ką. Nagrobek Szmelke s. Aarona. Warszawa 1817; i l . 23. Litery 
przypominają iluminowane manuskrypty. Litery wypukłe, ozdobio­
ne kropkami w poł. wys. Skróty i daty oznaczone „v". Nagrobek 

Sary. Tarnów 1799 

V 

IJl, -
i i i 



I I . 24. Litera Lamed o zakończeniu w kształcie głowy ptaka 
dziobiącego liść. Lublin 1817 

prośby o orędowanie za żywymi często pojawiają się w inskrypcjach 
nagrobnych i należą do ich najciekawszych elementów, choć i one 
uległy skonwencjonalizowaniu, i to do tego stopnia, że stosuje się 
tylko ich skróty. Najczęstsze to T/7 „niech jego (jej) dusza będzie 
w ogrodzie Eden (tzn. w raju)", T/8 „niech spoczywa w pokoju". 
Powszechny w Polsce, a zarazem bardzo dawny, bo występujący już 
na wczesnośredniowiecznych nagrobkach żydowskich 6 1 jest zwrot 
T/9 „niech jego pamięć będzie błogosławiona" lub „błogosławionej 
pamięci", czy T/10 „niech pamięć sprawiedliwego będzie błogosła­
wiona". Zwrotu tego używano prawie zawsze po imieniu wcześniej 
zmarłego ojca lub małżonka (np. tłum 17). Natomiast zwrot T/11 
„oby jego światło świeciło nadal" — oznacza, że wspomniany 
w epitafium ojciec zmarłego jeszcze żyje (tłum. 7, 15). 

Zwrotów dotyczących śmierci i życia pośmiertnego jest bardzo 
wiele, niektóre z nich to: „niech jego dusza dostąpi żywota wieczne­
go", „został zabrany do wysokości", „został przyłączony do swego 
ludu" lub „do swoich przodków", „dusza jego wstąpiła do niebios", 
„odszedł do miejsca pokoju" lub „miejsca prawdy", „miejsca 
odpoczynku". Najważniejszy jest jednak zwrot, który stał się 
nieodmiennym zakończeniem każdego epitafium i często pozostał 
jedynym hebrajskim elementem odległych już od żydowskiej tradycji 
epitafiów w innych językach — tichje niszmato crura bi-cror-
ha-chajim występujący w postaci skrótu T/2. Werset ten ma swe 
źródło w I Księdze Samuela62, występuje też w liturgii — w modlit­
wie Izkor 6 3 zmawianej w synagodze za umarłych, której część 
stanowi słynna pieśń El Małe Rochami (Boże pełen miłosierdzia) 
oraz podczas pogrzebu6*. Metafora ta pozwala na różne tłumacze­
nia, bardziej i mniej dosłowne. Niektóre z nich to: „Oby jego/jej 
dusza miała udział w życiu wiecznym" 6 5, „Niechaj dusza jego 
włączona będzie do grona żyjących" 6 6„Niechaj dusza jego przyjęta 
zostanie w grono żyjących" 6 7 , „Niech dusza (...) otoczy się 
obleczeniem życia w Bogu" 6 8lub „Niech jego dusza będzie związana 
w węzeł życia wiecznego" — ta ostatnia wersja jest najbardziej 
dosłowna i najbliższa powszechnie przyjętym angielskim i niemiec­
kim tłumaczeniom. Omawiany werset występował na nagrobkach 
już w starożytności a rozpowszechnił się w średniowieczu (Wormac­
ja — od 1162 r„ Frankfurt n. Menem — powszechnie używane od 
1347 r„ Wiedeń, Znojmo w Czechach, Budapeszt). Znany też był 
w gminach sefardyjskich, skądinąd różniących się tradycją. 6 9 Wy­
stępuje też na nagrobkach XVI-wiecznych w Lublinie i Krakowie, 
ale —według rozeznania autorki — nie jest tam regułą; trudno 
określić to z pewnością, ze względu na powojenną rekonstrukcję 
nagrobków w Krakowie, a zapadanie się w ziemię tych w Lublinie. 
Czasem po skrócie T/2 następuje słowo amen, pieczętujące jakby 
prośbę o życie wieczne, jak np. na nagrobku z 1613 r. na cmentarzu 
Remu w Krakowie. Oprócz tego na wielu nagrobkach tego cmenta­
rza występuje słowo amen wydrapane kursywą hebrajską w zastyga 
jącym cemencie, zapewne przy rekonstrukcji, niesłusznie brane przez 
niektórych za znak kamieniarski. Okoliczności powstania tych 
napisów nie są autorce znane. 

Słowo amen, tak jak i podobnie używane słowo seta, czasem 
trzykrotnie powtórzone, było częstym zakończenem epitafium w 
Środkowej i Zachodniej Europie w dobie średniowiecza i pojawiało 
się czasem aż do X V I I I wieku. 7 0 W Polsce można je spotkać 
w Krakowie i Lublinie, a także na jednym z najstarszych znanych 
nam nagrobków żydowskich w Polsce — wrocławskiej macewie 
z 1345 r„ gdzie słowo sela występuje dwa razy. 

Skoro pojawił się już problem skrótów w epitafiach, warto 
dodać, że te, które wymieniono wyżej, nie wyczerpują bynajmniej ich 
repertuaru. Np. wyrażenie ire Elokim lub ire Adonaj — bogobojny 
— skracane jest na najrozmaitsze sposoby. Skrótem jest początek 
każdego prawie epitafium — litery T / l od po nitman — tu 
pochowany, po nikbar — tu pogrzebany, lub po nignaz — tu ukryty, 
czasem zastąpione przez litery T/12 od po tamun — tu pochowany 7 1. 
Skrót ten bardzo często wkomponowany jest w ornament nad 
epitafium (il. 8, 28, 41, 45, 55, i in.). Litery T/13 to skrót od ben reb 
— syn pana, lub bat reb — córka pana, poprzedzający patronimi-
cum. Rzadsze są skróty odnoszące się do rodów: T/14 od kohen 
we-cedek—kapłan i sprawiedliwy oraz T/15 segan lewiim — pokole­
nie lewitów; z tych skrótów zresztą powstały popularne nazwiska 
Kac i Segal. Trzeba przyznać, że nagromadzenie skrótów w i tak już 
skrótowej — bo pozbawionej samogłosek — inskrypcji hebrajskiej 
stanowi istną łamigłówkę i ... pułapkę dla ich badacza. 

W X V I I I wieku w hebrajskich inskrypcjach nagrobnych stają się 
modne różne figury stylistyczne; moda ta kwitnie w X I X wieku 
i utrzymuje się do końca trwania kultury żydowskiej w Polsce, choć 
w X X wieku, gdy nagrobki stają się szablonową „masówką", 
ubożeją też epitafia. Wśród tych figur popularne są akrostychy, 
w których pierwsze (oczywiście od prawej strony) litery kolejnych 
wersetów tworzą imię zmarłego, czasem z dodatkiem kohen, lewita 
lub z nazwiskiem. Litery te twórca nagrobka przeważnie wyróżniał 
wielkością, kropką lub ptaszkiem nad literą, a czasem w bardziej 
oryginalny sposób, np. umieszczając je w obwódkach (Chęciny, 
Sosnowiec-Modrzejów) lub w pionowym zagłębionym pasie (Inow-
łódz). Typowy jest nagrobek z Bierunia Starego z 1829 roku, gdzie 
pierwsze litery, większe od pozostałych, tworzą imiona zmarłego 
Beniamin Zeew Wolf, powtórzone ponadto w treści inskrypcji (tłum. 
14, i l . 12). Na warszawskim cmentarzu takie inskrypcje są bardzo 
często spotykane. 

Innym środkiem chętnie używanym w X I X i X X wieku są rymy, 
wzorowane na poematach liturgicznych zwanych pijut. Czasem ta 
sama sylaba (najczęściej im — końcówka liczby mnogiej) kończy 
wszystkie wersety inskrypcji (tłum. 16 i 17). 

Niezliczone przenośnie i epitety, które można znaleźć na nagrob­
kach żydowskich w Polsce, mogłyby — i powinny — stanowić 
przedmiot osobnych badań literackich. Metafory takie jak: „kroczył 
ścieżkami Tory", „jego świeca w nocy nie gasła", „wyciągał dłonie 
do biedaków", „był ozdobą swego ludu" lub „pokolenia", „pasterz 
ludu Izraela", „szedł prostą drogą przez całe swe życie", „światło 
diaspory" można by mnożyć w nieskończoność. Nietrudno zauwa-

17 



X . 

V nr 

I I . 25. Jedna z wyjątkowych macew z postacią ludzką (ale od tyłu), ponadto trzoda owiec, studnia, dom. Warszawa 1824; i l . 26. Dłonie 
z nożem do obrzezywania, na nagrobku wykonującego tę czynność rabina Jaakowa Cwi Witelsona. Po bokach zwój Tory z gwiazdą Dawid 

i szofar — róg do trąbienia w Nowy Rok. Warszawa 1924. 

żyć, że w prawie wszystkich tych zwrotach pobrzmiewają echa 
biblijne i rabiniczne, a wiele jest dosłownymi cytatami z Biblii, 
Talmudu i tekstów litugicznych (np. tłum. 10, i l . 35). Autorzy 
doskonałego studium o cmentarzu żydowskim w Pradze72,obejmu-
jącego 170 nagrobków z XV i X V I wieku, wymieniają ponad 300 
różnych wersetów zaczerpniętych z Biblii, w tym najczęściej z Księgi 
Rodzaju, Księgi Samuela, Hioba, Jeremiasza, Izajasza, z Psalmów, 
Trenów Jeremiasza i Przypowieści Salomona. Choć brak jest 
jakiejkolwiek podobnej analizy dotyczącej Polski, lektura wybra­
nych epitafiów, w większości XIX-wiecznych, z różnych okolic, daje 
wrażenie podobnego bogactwa. Oto kilka przykładów: „I umarł (...) 
sędziwy i syty dni, i został przyłączony do przodków swoich" (Rdz. 
25:8), „był mężem sprawiedliwym, nieskazitelnym wśród swego 
pokolenia" (Rdz. 6:9), „mąż, który boi się Pana" (Ps 112:1), „niech 
łaska twoja będzie pociechą moją" (Ps 119:76), „który boi się Pana, 
który kroczy jego drogami" (Ps 128:1), „kto ma czyste dłonie 
i niewinne serce" (Ps 24:4). Pochwałę kobiety czerpano najczęściej ze 
znanego fragmentu Przypowieści Salomona: „dzielna kobieta (...) jej 
wartość przewyższa perły" (31:10), „Wyświadcza (...) dobro (...) po 
wszystkie dni swego życia" (31:12), „jej lampa w nocy nie gaśnie" 
(31:18), „otwiera swoją dłoń przed ubogim, a do biedaka wyciąga 
ręce" (31:20), „mąż jej jest w bramach szanowany" (31:23), „bogo­
bojna żona jest godna chwyły" (31:30)—wersety te występują często 
na nagrobkach. Rozpacz bliskich opisywał autor epitafium słowami 
z Trenów Jeremiasza: „nie ma, kto by je pocieszył" i „Wejrzyj, Panie, 
na moją niedolę" (1:9), „Dlatego płaczę, moje oko, moje oko zalewa 
się łzami" (1:16), „Ustała radość naszego serca (...) spadła korona 
z naszej głowy, (...) Dlatego chore jest nasze serce, dlatego zaćmione 
są nasze oczy (5:15—17). 

Biblijny Laban, zawierając przymierze z Jakubem, mówi: „Ten 
oto kopiec i ten pomnik (hebr.: macewa) będą świadkami..." (Rdz. 
31:51—52). Werset ten otwiera epitafium na XII-wiecznym nagrob­
ku we Frankfurcie, XVI-wiecznym — w Pradze; w Polsce autorka 
spotkała go m.in. na XVI-wiecznym nagrobku w Lublinie i X I X -

-wiecznych macewach z Kazimierza nad Wisłą, Sieniawy, Bledz 
i Łosic, co znów każe pamiętać o ciągłości żydowskiej tradyc 
czerpiącej z tych samych źródeł w różnych krajach i epokach. 

Pretekstem do wersetu biblijnego może być imię zmarłego 
— imię patriarchy, „matki ludu Izraela", króla lub proroka. Wśród i 
wielu przykładów znanych autorce z polskich cmentarzy są następu­
jące: „Abraham zestarzał się i posunął się w latach" (Rdz. 24:1), 
a potem „umarł (...)sędziwy i syty dni, i został przyłączony doi 
przodków swoich" (Rdz. 25:8), „I wyszedł Izaak (...) na pole" (Rdz. : 

24:63; tłum 13), „Izaak (...) umarł, i został przyłączony do przodków 
swoich sędziwy i syty dni" (Rdz. 35:29), „Mojżesz był pasterzem" I 
(Wj. 3:1), „Gdzie jest Sara? (...) W tym oto namiocie" (Rdz. 18:9). Te 
dwa ostatnie wersety zostały na warszawskim cmentarzu zilustrowa­
ne płaskorzeźbami: na nagrobku Mojżesza obok tego wersetu 
widnieje trzoda owiec (il. 15), a cytat o Sarze wyryty jest na domku 
z otwartymi na oścież drzwiami. Także błogosławieństwo udzielon 
przez Jakuba jego synom — protoplastom dwunastu plemio 
Izraela — inspirowało zarówno twórców paskorzeźb, jak i autorów 
inskrypcji, którzy cytowali takie np. wersety: „Szczenię lwie, Juda", 
„Juda — ciebie będą sławić bracia twoi" (Rdz. 49:8—9), lu 
„Naftali — smukła łania" (Rdz. 49:21). Źródłem cytatów nawiązu­
jących do imion zmarłych stały się też przedśmiertne słowa Mojżesza 
do plemion Izraela (Tłum. 8; i l . 11). 

Sztuką bardziej wyrafinowaną od dobierania wersetów biblij­
nych było ich parafrazowanie. Na starym, już nie istniejącym 
cmentarzu w Łodzi autor epitafium sięgnął po werset „Nic tu 
innego, tylko dom Boży" ze słynnej wizji Jakuba (Rdz. 28:17) 
i przekształcił go w „Nic tu innego, tylko dom wieczności" 7 3, 
nawiązując do faktu, że jedna z hebrajskich nazw cmentarza brzmi 
właśnie bet olam — dom wieczności. 

Bardzo ciekawe parafrazy można znaleźć na cmentarzu w War­
szawie. Oto dwa przykłady inskrypcji, w których wykorzystano 
zbieżność imion zmarłych i postaci biblijnych, w obu płaskorzeźba 
jest ilustracją treści, i w obu tematem tej płaskorzeźby są instrumenty 

I I . 27. Dłoń trzymająca pióro, nagrobek sofera, kopisty świętych 
tekstów. Warszawa, 1 poł. X I X w.; i l . 28. Dłoń lejąca wodę z dzbana 
— na nagrobku lewity, po bokach relief litery Pe Nun (skrót słów 

„Tu spoczywa"). Warszawa 

1 tf€'S 
38 



muzyczne — motyw skądinąd rzadki. Pierwszy: w Księdze Wyjścia 
(15:20) opisane jest, jak prorokini Miriam, siostra Aarona, prowa­
dząc za sobą wszystkie kobiety, sławi tańcem i śpiewem szczęśliwe 
przejście Żydów przez Morze Czerwone. Na warszawskim nagrobku 
Miriam, płaskorzeźbę przedstawiającą trąby, bębny, flety i skrzypce 
okala wstęga, na której umieszczono odpowiedni werset: „I wzięła 
Miriam bęben w swoje dłonie", ale słowo tof— bęben zastąpiono 
słowem tow — dobro. Jego sens więc jest: „Miriam zabrała ze sobą 
dobro" 7 4 . Relief odnosi się od pierwotnego sensu, może po to by 
ułatwić skojarzenie? Niestety, duża część epitafium pogrążona jest 
w ziemi i nie można odczytać daty, zapewne jest to jednak nagrobek 
z XIX wieku, możliwe, że z jego pierwszej połowy (il. 16). 

Na nagrobku Dawida syna Jeremiasza, zmarłego w 1826 roku, 
instumenty muzyczne wyrzeźbione są z większą biegłością. Tu 
również są one plastyczną ilustracją imienia zmarłego, a zarazem 
komentarzem do wyrytego nad nim wersetu, który i w tym wypadku 
jest trawestacją tekstu biblijnego. Słowa newe! we-kinor — cytra 
i harfa (Ps 150:3) zamienione zostały na podobnie brzmiące ewel 
kinorenu — żałoba naszych harf, przez co uzyskano tekst: „Czy 
nasze harfy zmieniły się w żałobę, bo umarł Dawid, radość naszego 
serca". Zmarłym był Dawid, a biblijny Dawid, jak wiadomo, grą na 
harfie odpędzał przygnębienie króla Saula. W centrum reliefu 
widnieje instrument o wyglądzie liry, po prawej — piszczałki, po 
lewej — trąbka. Lira ma zakończenia w formie orlich głów, 
zwieńczona jest koroną, a pod strunami — dziś już nie istniejącymi, 
a zrobionymi zapewne z drutu — umieszczono inicjały pierwszych 
słów epitafium: tu spoczywa (il. 17). 

Wiele mówi porównanie tego przedstawienia z nagrobkiem 
Dawida de Rocha w Amsterdamie, gdzie mistrzowsko wyobrażona 
jest postać króla Dawida grającego na harfie — również jako aluzja 
do imienia, ale wykorzystująca właściwą żydom sefardyjskim swo­
bodę w przedstawianiu postaci ludzkich. 

Przykładem zastosowania gry słów jest opisany prze Le-
vy'ego 7 5 nagrobek ze Słonimia, na którym w epitafium wyryto 
werset z Trenów Jeremiasza „I pomnożył (Pan) u córki Judzkiej 
smutek i narzekanie" (Lm 2:5). Ostatnie słowo może być dwojako 
odczytane: jako anija — lament, narzekanie lub jako onija — okręt. 
Skorzystał z tego artysta, umieszczając pod tym wersetem wizerunek 
łodzi ze złamanym masztem. 

Gdy oglądamy dekoracje plastyczne na tradycyjnych nagrob­
kach żydowskich, umieszczone zazwyczaj w przyczółku macewy, 
możemy często zauważyć wplecione w płaskorzeźbę fragmenty 
inskrypcji. To pole, na którym spotyka się badacz epitafiów 
z badaczem plastyki nagrobnej, pozostało chyba dotąd nie zauważo­
ne, co zresztą nie dziwi gdy zważymy, jak mało jest prac poświęco­
nych żydowskiej rzeźbie sepulkralnej i wykraczających poza najstar­
sze cmentarze europejskie. Napisy (pominąwszy te, które są po 
prostu częścią epitafium i zawierają np. dane zmarłego) mogą być 
interesujące ze względu na to, że widzimy dzięki nim, co twórca 
nagrobka chciał szczególnie zaakcentować, a nawet — czym się 
kierował, wybierając ten a nie inny motyw plastyczny. Takie 
„podpisywanie ilustracji" przywodzi na myśl prace twórców ludo­
wych — a takimi wszak byli anonimowi dziś żydowscy kamieniarze 
(il. 11, 18, 32, 49, 60). 

Poniższy zestaw napisów umieszczonych na płaskorzeźbach, 
gromadzący przykłady z różnych stron Polski, nie zawiera komenta­
rzy i możliwych wariantów tłumaczeń podanych inskrypcji. Zarów­
no przekłady, jak opisy płaskorzeźb są mało precyzyjne. Może on 
jednak stanowić punkt wyjścia do dalszych badań. 

K s i ę g i 

Sidur (modlitewnik) — na okładce książki (Warszawa, Łomża — 
nowy cmentarz, Łowicz) 

II. 29. Zwój Tory w Arce, tablice Dekalogu, księgi, korona Tory, lwy, skarbonka (dobroczynność). Ożarów X I X / X X w. (?); i l . 30. Jeleń 
odnosi się do imienia zmarłego Cwi Hirsz, błogosławiące dłonie — do pochodzenia z rodu kohenów, księgi — do uczoności, korona — to 

korona Tory i „korona kapłaństwa", o czym mówią umieszczone po bokach litery. Warszawa 1836 

» 

39 



11.31. Lew trzymający w objęciach zwój Tory. Warszawa; ił. 32. Unikalny relief ilustrujący werset Talmudu o „trzech koronach". 
Błogosławione dłonie podpisane są „korona kapłaństwa", księgi — „Korona Tory", korona — „korona dobrego imienia". Łódź 1890 (?) 

Sefer thilim (Księga Psalmów) — na okładce książki (Inowłódz, Ś m i e r ć , n a g r o b e k , r o z p a c z 
Radomsko, Łowicz), na otwartej książce (Piotrków, Żelechów, 
Szydłowiec) * 

- na grzbietach ksiąg (Łowicz) 
na otwartej książce (Łowicz) 

a grzbiecie książki (Maków 

Misznajot (zbiór praw rabinicznych) -
Talmud Bawli (Talmud Babiloński) -
Midrasz (komentarze biblijne) — i 

Mazowiecki) 
Korban Mincha (modlitewnik) — na otwartej książce (Szydłowiec), 

na okładce książki (Grodzisk Mazowiecki, Warszawa-Bródno) 
Księga miłosierdzia — na książce trzymanej przez lwy (Kraków, 
nowy cmentarz) 
Tytuły 4 części kodeksu prawa rabinicznego — na grzbietach ksiąg 

(Warszawa) 

K o r o n y 

„Korona Tory, korona dobrego imienia, korona kapłaństwa" 7 6 

— odpowiednio przy: księgach, koronie, dłoniach w geście 
błogosławieństwa kapłańskiego (Łódź, i l . 32) 

„Korona Tory" — na wstędze nad lub pod koroną (Szydłowiec, 
Sieniawa, Łódź), nad otwartą szafą ze zwojami Tory (Tarnów, 
Ożarów—il. 29, Zduńska Wola), nad rozwiniętym zwojem Tory 
(Łodź), nad księgozbiorem (Szydłowiec) 

„Korona dobrego imienia" — na koronie (Piotrków, Jarosław), na 
wstędze przy koronie (Żabno, Sokołów Małopolski, Lesko), na 
kartuszu (Tarnów), nad szafą ze zwojem Tory (Sieniawa) 

„Korona kapłaństwa" — koło korony, nad dłońmi w geście 
błogosławieństwa (Lesko), pod dłońmi (Sieniawa) 

„Korona Tory i korona kapłaństwa" — nad księgami, koroną 
i dłońmi w geście błogosławieństwa (Warszawa, i l . 30) 

„Korona kapłaństwa i korona dobrego imienia" — na wstędze 
wokół dłoni w geście błogosławieństwa i korony (Tarnów) 

L e w i c i 

„Lewita" — na dzbanie do polewania dłoni (Ożarów) 
„Pokolenie lewitów" — na dzbanie (Ostrowiec Świętokrzyski) 
„Z domu (rodu) lewitów" — koło naczyń lewitów (Warszawa) 
„Dom (ród) lewitów" — na domku (Lesko) 
„Oto służba lewitów" — nad dzbanem i misą (Sieniawa, i l . 18) 
„Oto nauka lewitów" — nad księgami i dzbanem (Warszawa) 

D o b r o c z y n n o ś ć 

„Otwiera swoją dłoń przed ubogim, a do biedaka wyciąga ręce" 7 7 

— na skarbonce lub koło skarbonki (Warszawa), początek tego 
wersetu (Warszawa, Zduńska Wola) 

„Datki na biedaków" (Łowicz) 
„Dar w ukryciu dany uśmierza gniew" 7 8— na skarbonce, powyżej: 

„Rozdzielał i dawał biedakom" (Mszczonów) 
„Datki na Ziemię Izraela" — na skarbonce (Warszawa) 

„Znak" (hebr.: cijun19)— na dłoni z dzbanem (Białystok) 
„Znak dla duszy" — koło gryfów, lwów, ksiąg, korony (Lesko), | 

tarczy trzymanej przez lwy (Warszawa) 
„Znak grobu" — pod skarbonką i świecznikiem, pod świecznikien 

zapalanym przez dłoń ze świecą (Mińsk Mazowiecki) 
„Znak dla wiecznej pamięci" — w ornamencie roślinnym (Kraków, § 

cmentarz Remu) 
„Pomnik na grobie" — na tarczy trzymanej przez lwy lub w orna-| 

mencie roślinnym (Warszawa) 
„Drzewo płaczu" 8 0 — na drzewie lub koło drzewa (Warszawa, § 

Maków Mazowiecki, Grodzisk Mazowiecki, Sopot) 
„Śmierć" — u podstawy uskrzydlonej klepsydry (Warszawa, i l . 49) i 
„Nikt nie ma mocy nad dniem śmierci" 8 1 — na otwartej księdze 

(Łowicz) 
„Spadła korona z naszej g łowy" 8 2 — na wstędze pod przewróconą 

koroną (Inowłódz) 
„Boże" — jako początek modlitwy „Boże pełen miłosierdzia"! 

— w medalionie (Mszczonów) 
„Pan miłosierdzia" — koło świec (Piwniczna), samo (Grybów) : 

Skrót zwrotu „Niech jego/jej dusza będzie związana w węzeł życia" i 
—wkomponowany w świecznik nad epitafium (Żyrardów), 
w ornament z dwóch przeplecionych węży pod epitafium (Wieli­
czka), między dwoma lwami nad epitafium (Grybów), 
nagrobku będącym elementem płaskorzeźby (Warszawa) 

Skrót rozpoczynających epitafium słów „tu spoczywa" T / l lub T/12 
jest niezmiernie często wkomponowany w płaskorzeźbę 
epitafium i umieszczany na różnych jej elementach, np. naj 
kartuszach, tarczach, rozetach, otwartych księgach (Warszawa), 
błogosławiących dłoniach (Mszczonów), w gwieździe Dawida 
(Łódź), na nagrobku podtrzymywanym przez lwa (Olkusz) itp. 

I n n e 

„Wieczne świat ło" 8 3 — koło wiszącego kaganka (Warszawa) 
„Przykazanie jest pochodnią, a nauka światłem" 8 4 — na rozwinię­

tym zwoju Tory, trzymanym przez dwa lwy (Kraków, nowy 
cmentarz) 

Na płaskorzeźbie przedstawiającej trzy budowle: lewa podpisana 
„grób Dawida", a prawa „Ściana (Płaczu)" (Szydłowiec, i l . 60) 

„Grób Dawida" — na płaskorzeźbie przedstawiającej budowlę 
(Starachowice) 

„Wieża Dawida" — na płaskorzeźbie przedstawiającej budowlę 
(Szydłowiec) 

„Dom (ród) Dawida" — w wieńcu (Warszawa) 
„Krzesło Eliasza sławnej pamięci" — w dole nagrobka, na rzeźbie 

podwójnego krzesła używanego do ceremonii obrzezania (War­
szawa, na nagrobku mohela) 8 5 

„Nad rzekami Babilonu — tam siedzieliśmy i płakaliśmy 

40 



wspomnienie Syjonu" — nad panoramą miasta w dole nagrob­
ka (Warszawa, i l . 59) 8 6 

„Jeśli zapomnę cię, Jeruzalem, niech uschnie prawica moja!" 8 7 

— koło dłoni wpisanej W gwiazdę Dawida. 
Do tych przykładów dodać należy już uprzednio omówione cytaty 
biblijne i ich parafrazy na nagrobkach Mojżesza, Sary, Dawida 
i Miriam z Warszawy. 

Przyjrzyjmy się teraz epitafiom hebrajskim od innej strony. Jest 
w nich coś, co sprawia, że przykuwają uwagę osób nie znających liter 
hebrajskich: jest to ich forma plastyczna. Kwadratowe pismo 
hebrajskie, które wykształciło się w I V — I I wieku p.n.e. i dało 
później początek różnym stylom kaligrafii, niesie w sobie wielkie 
możliwości ornamentacyjne. Nie zaniedbywali tych możliwości 
twórcy średniowiecznych iluminowanych manuskryptów (il. 19), 
późniejsi autorzy ketub — kontraktów małżeńskich, drukarze 
modlitewników świątecznych, złotnicy wykonujący naczynia liturgi­
czne i mistrzowie haftów, które przetrwały na aksamitnych sukien­
kach na rodały i zasłonach na szafę, w której przechowuje się święte 
zwoje Tory w synagodze. Tradycję tę rozwijali snycerze i twórcy 
pięknych polichromii synagogalnych, gdzie inskrypcje przeplatały 
się z ornamentem, jak np. w drewnianych bóżnicach w Gwoźdźcu 
i Chodorowie. Ich dziełom, jak też misternym a zarazem naiwnym 
wycinankom, którymi Żydzi polscy ozdabiali swe domy na niektóre 
święta, najbliższa jest sztuka anonimowych artystów-kamieniarzy, 
w tym także sztuka artystycznego wykorzystania litery. W wielu 
przypadkach twórcy nagrobków osiągnięli kunszt doprawdy równy 
średniowiecznym mistrzom iluminacji, choć można chyba wyklu­
czyć przypuszczenie, że ludowi kamieniarze z małych miasteczek 
Galicji i Mołdawii czerpali z nich natchnienie bezpośrednio. 8 8 

Sposób stylizacji liter zachował ciągłość dzięki wspomnianym 
dziedzinom sztuki sakralnej; możliwe też, że niektórzy kamieniarze 
zajmowali się jednocześnie innymi rzemiosłami. 8 9 Można też od­
nieść wrażenie, że artyści-kamieniarze wykorzystywali — świadomie 
czy nieświadomie? — dla potrzeb kaligrafii możliwości ekspresji, 
które daje właśnie kamień, np. efekt światłocieni wywołany umiejęt­
nym manipulowaniem wklęsłością i wypukłością. 

Analiza liternictwa epitafiów hebrajskich w Polsce to wielki, 
oddzielny temat — dotąd zresztą nie poruszany90 — warto więc 
choćby wspomnieć o kilku spostrzeżeniach, które nasuwają się przy 
ich oglądaniu. 

W różnych miejscach i w różnym czasie spotyka się liternictwo 
mniej lub bardziej artystyczne. Są cmentarze, na których prawie 
każdy nagrobek to majstersztyk kaligrafii, i takie, gdzie wszystkie 
epitafia mają identyczne liternictwo, oparte na najbardziej rozpo­
wszechnionej czcionce drukarskiej, bez żadnych ozdób. Czasem 
najstarszą część cmentarza łatwo wytropić, jeszcze przed odczyta­
niem dat, dzięki oryginalniejszej kaligrafii. Ogólnie można powie­
dzieć, że przykłady najciekawszego liternictwa (ale obok banalnego 
i niezdarnego) można znaleźć na X V I - i XVII-wiecznych nagrob­
kach w Krakowie i Lublinie oraz na późniejszych — w Chęcinach, 
Tarnowie, Szydłowcu, Mikołowie, Wielowsi, Będzinie, Sieniawie, 
Lubaczowie, Nowym Wiśniczu, Brzesku, Przytyku, Mszczonowie, 
Piotrkowie i Warszawie. 

Co stanowi o artyzmie napisów rytych na nagrobkach? Cechy 
bardzo różne, np. zastosowanie wypukłych liter uzyskanych przez 
wydrążenie tła — w Warszawie technika ta zaowocowała przepięk­
nymi dziełami w I połowie X I X wieku, po czym zanikła (il. 7, 12, 18, 
20, 21, 24) Inna cecha to ozdabianie liter kółkami, rombami lub 
innymi przerywnikami w połowie ich wysokości — identycznie jak 
w średniowiecznych rękopisach (Tarnów, Mikołów, Kraków, War­
szawa, Lublin; i l . 19, 20), wyolbrzymienie kwadratowości czy 
„kanciastości" litery (Wielowieś i inne), powiększenie kontrastu 
między bardzo grubymi kreskami poziomymi a bardzo cienkimi 
kreskami pionowymi w literach (il. 20, 23, 49) lub — na odwrót 
— zatarcie tego kontrastu dla uzyskania litery „miękkiej", opływo­
wej (il. 21, 22). Niektóre litery są tradycyjnie bardziej „podatne" na 
zdobienie, zwłaszcza litera lamedT/16, której górna część przekszta­
łca się w liść, strzałę, arabeskę albo w głowę gryfa lub ptaka. 
Nagrobki, na których te ptaki-litery z różnych miejsc epitafium 
stykają się dzióbkami, to istny popis fantazji artysty (Przytyk. 

Mszczonów, Warszawa; i l . 21). Dodatkową ozdobę, najczęściej jak 
gdyby roślinną, otrzymywały też czasem litery kofi jud T/17 — choć 
rzadziej niż lamed. 

Na niektórych nagrobkach, w tym XVI-wiecznych, można 
spotkać inne elementy dekoracyjne w tekście — rośliny, rozety, 
a nawet ptaszki jako przerywniki między zdaniami (Kraków, 
Lublin, Warszawa; i l . 22). 

Przejawem twórczego podejścia do litery jest tworzenie ligatur, 
to znaczy łączenie dwu lub więcej liter w jeden znak graficzny. 
Powszechna na nagrobkach jest tylko jedna z nich: T/18 — połącze­
nie liter lamed, pe i kof, omówionego wyżej skrótu występującego po 
dacie (il. 11, 21). Często łączono też w jeden znak T/19 litery alef 
i lamed, zwłaszcza w zakończeniach słowa Izrael, wielu imion oraz 
na początku słowa Elochim — Bóg. Dwa razy autorka napotkała 
ligaturę T/20 — połączenie liter pe i tet, raz w skrócie od słów po 
tamun — tu spoczywa, a raz w słowie nyftar — zmarł; dwa razy 
spotkała złączone w jeden znak T/21 litery pe i nun, od słów po 
nytman — tu pochowany (Lublin, Warszawa). Zarówno ligatury, 
jak wieńczenie litery lamed ptasią głową spotykamy też w innych 
dziełach sztuki żydowskiej, np. w haftach i polichromii synagog 
(Tykocin). 

Sposób, w jaki łączono litery, wydłużano je dla dopełnienia 
wersetu, a także umiejętność skrótów i przeniesień dowodzą, że 
twórcami epitafiów byli kamieniarze-Żydzi. Nawet błędy gramaty­
czne i ortograficzne nie są takie, jakie mógłby zrobić ktoś, kto nie 
rozumie tekstu. Niekiedy towarzyszą wykwintnie kaligrafowanym 
inskrypcjom nieporadne, naiwne płaskorzeźby, dzieło rąk ludowych 
kamieniarzy. Jest to konsekwencją faktu, że wśród Żydów nie było 
analfabetów i nawet wśród prostego ludu znajomość pism religij­
nych była powszechna. 

Pisząc o nagrobkach Żydów rumuńskich Diamant przedstawia 
dowody świadczące o tym, że kamieniarz rozumie tekst, wie, gdzie 
można skracać słowa i zdania. „Decydującą oznaką jest samodzielne 
opracowanie artystyczne hebrajskiego alfabetu. Tam, gdzie całe 
rzemiosło jest bardzo prymitywne, można wykluczyć, żeby nieżydo-
wski kamieniarz tak opanował hebrajski alfabet, żeby litery T/22 
(szin) i T/23 (alef) miały na jednym kamieniu różne kształty, ale 
jednak właściwe tym literom. (...) Wydawało się dziełem miłym 
Bogu, by litery kształtować wciąż na nowo. I ta różnorodność 
kształtów przy zachowaniu charakterystycznych cech wskazuje, że 
było to dzieło wierzących i piśmiennych Żydów" 9 1 . 

Dziś komuś przyzwyczajonemu do czytelnego języka epitafiów 
chrześcijańskich —wszystko jedno, czy pisanych po polsku, niemie­
cku czy łacinie — niełatwo wyobrazić sobie trudności, na jakie 
napotyka badacz epitafiów hebrajskich. Dobra znajomość języka 
nie wystarcza; do odczytywania, a zwłaszcza tłumaczenia, potrzebna 
jest nie tylko znajmość Biblii i modlitw, ale często też literatury 
rabinicznej, i to znajomość naprawdę doskonała, skoro w przeczyta­
nych wersetach trzeba rozpoznać „z pamięci" ich pierwowzór. 
Żydowskie inskrypcje nagrobne w Polsce czekają dopiero na swego 
badacza, ale już nawet z powyższych pobieżnych uwag widać, że 
odzwierciedla się w nich bogaty dorobek piśmienniczy judaizmu 
i wiara w wagę i trwałość słowa. 

I I . 33. Dłoń wrzucająca monetę do skarbonki oznacza dobroczyn­
ność. Warszawa 

41 



P R Z Y P I S Y 
1 Brak jest danych co do powojennego stanu cmentarzy żydows­

kich i strat wojennych. Przedwojenne księgi Bractw Pogrzebowych, 
rejestrujących pochówki, zostały zniszczone wraz z zagładą gett, po 
wojnie nie prowadzono systematycznych badań. Dopiero w ostat­
nich latach podjęto inwentaryzację niektórych cmentarzy żydows­
kich (w Polsce centralnej pionierem tych działań był Adam Penkal¬
la). Najwięcej danych zawiera wykaz sporządzony w roku 1981 
przez Urząd do Spraw Wyznań, są one jednak często nieścisłe. 
Aktualny, dokładny rejestr istniejących cmentarzy lub miejsc pamię­
ci jest przygotowywany przez Społeczny Komitet Opieki nad 
Cmentarzami i Zabytkami Kultury Żydowskiej w Polsce 

W latach 1974—86 odwiedziłam wraz z mężem 102 cmentarze. 
Zebrane na nich dane i materiał fotograficzny są podstawą nienie-
jszego opracowania. Brałam też pod uwagę, choć w znacznie 
mniejszym stopniu, fotografie z różnych publikacji oraz archiwów 
publicznych i prywatnych, zwłaszcza z archiwum p. Jana Jagielskie­
go, oraz fotografie nadesłane mi przez inne osoby. Wszystkim tym, 
którzy udostępnili mi swoje zbiory — serdecznie dziękuję. 

Za pomoc i cenne uwagi krytyczne dziękuję Janowi Jagielskiemu 
i Stanisławowi Krajewskiemu, który jest ponadto współautorem 
fotografii. 

2 Nakaz dotyczy nawet zwłok zbrodniarzy (Pwt 21:22—23). Tu 
i niżej skróty ksiąg Biblii podane są według Biblii Tysiąclecia; cytaty 
zaś podaję w przekładzie Biblii Brytyjskiego i Zagranicznego 
Towarzystwa Biblijnego, W-wa 1976 

3 L. Trepp, 77«? Complete Book of Jewish Observance, New York 
1980 

4 Hasło Kladbiszcze, (w:) Jewriejskaja Enciklopiedija, t. X, patrz: 
Szulchaln Aruch, Jore Dea 367:2 (za Encyclopaedia Judaica, Jerozoli­
ma 1972). 

5 Szulchan Aruch, Jore Dea 364:1 (za Encyclopaedia Judaica). 
6 Talmud Jerozolimski, Schek. 2:7,47a, Genesis Rabba 82:10 (za 

Encyclopaedia Judaica). 

7 D. Dawidowicz,hasło Tombs and tombstones, (v/:) Encyclopa­
edia Judaica. 

8 Gates ofMizvah, red. S. Maslin, New York 1979 
9 Od strony obyczajowości ludowej interesująco opisuje tę 

chwilę Lilientalowa: „Najprzyjemniejszą zaś dla niego (tzn. zmarłe­
go — M . K.) zasługą jest otrzymanie pomnika (...) którego inni 
zmarli winszują mu zwykłym na ziemi, radosnym okrzykiem 
mazeltow"; R. Lilientalowa, Święta żydowskie w teraźniejszości 
i przeszłości, Kraków 1914. Inny autor powołuje się na tradycję, 
według której dopiero postawienie nagrobka uwalnia duszę od 
tułaczki między światami ziemskim a „przyszłym", a zaniedbanie 
tego przez rodzinę pozbawia ją życia wiecznego; D. Goldstein 
Jewish Mythology, Twickenham 1987. 

1 0 A. Kamieńska, Wstęp (w:) M . Krajewska, Czas kamieni, 
Warszawa 1982 

1 1 M . Wanwild, Sztuka na cmentarzu żydowskim, (w:) Abraham 
Ostrzega, pomniki i nagrobki, b. m„ b.d. 

1 2 Talmud Babiloński, Ber. 18a (za: L. Trepp, op. cit.). 
1 3 L. Przysuskier, Cmentarze żydowskie w Warszawie. Przewod­

nik ilustrowany, Warszawa 1936; I . Schiper, Cmentarze żydowskie 
w Warszawie, Warszawa 1938 

1 4 Stary cmentarz żydowski w Łodzi. Dzieje i zabytki, praca 
zbiorowa, Łódź 1938 

1 5 M . Bałaban, Przewodnik po żydowskich zabytkach Krakowa, 
Kraków 1935; O. Mahler, Przewodnik po zabytkach żydowskich 
Krakowa, Kraków 1931 

1 6 Sz. B. Nisenbaum, Jewriejskije nagrobnyje pamiatniki goroda 
Lublina (XVI— XIX w.), „Jewriejskaja Starina", Petersburg 1913; 
M . Bałaban, Ghetto lubelskie, „Studia historyczne",Warszawa 1922; 
tenże, Die Judenstadt von Lublin, Berlin 1919; tenże, Odbitki 
fotograficzne pamiątek starego cmentarza w Lublinie, „Jewriejskaja 
Starina", Petersburg 1913 

1 7 M . Bałaban, Dzielnica żydowska. Jej dzieje i zabytki, Lwów 1909 

36 

II 34 Świecznik siedmioramienny Lesko pocz. X X w. (?); i l . 35. Lew i jeleń „ilustrujące" werset z Talmudu „rączy jak jeleń, silny jak lew". 
Fnitafmm umieszczone na tablicy imitującej rozwinięty zwój trzymany od góry w dłoni. Warszawa 1827 (tłum.— 10); i l . 36. „Ludowy" 
werunek lwa na nagrobku w Lubaczowie lata 80 X I X w.; i l . 37. Lew rozpaczający pod złamanym drzewem, symbol śmierci. Sandomierz 1932 

42 



1 8 I . Klauzner, Dzieje starego cmentarza żydowskiego w Wilnie, 
Wilno 1935 

1 9 A. Levy, Jüdische Grabmalkunst in Osteuropa, Berlin 1923. 
Poza Polską, sztukę i symbolikę nagrobków badała R. Berns-
tein-Wischnitzer (Alte Friedhofkunst, „Der Jude", nr 2, 1917—18 
i inni autorzy niemieccy. Bardzo ciekawe spojrzenie na symbolikę 
rzeźby nagrobnej i jej ludowy charakter przedstawił M . Diamant 
w swej pracy o cmentarzach w Mołdawii i Bukowinie (Jüdische 
Volkskunst, Wiedeń 1938, przedruk w „Kunst und Stein", vol 6—7, 
1961—62). Publikowano fotografie nagrobków; jedną ze swych prac 
zilustrował Bałaban rycinami przedstawiającymi motywy zwierzęce 
na nagrobkach (Die Judenstadt von Lublin, op. cit.), a unikalny zbiór 
linorytów odtwarzających płaskorzeźby nagrobne z Wołynia jest 
owocem pracy M . Malkina i Sz. Judowina, którzy badali ludową 
kulturę żydowską (Jidiszer Folksornamenten, w jidysz, Witebsk 
1920). Jak dotąd praca A. Levy'ego najszerzej przedstawia żydows­
ką symbolikę nagrobną w Polsce (op. cit.). Próbę takiego całościo­
wego opisu podjęła autorka niniejszego oracowania m. in. w artyku­
łach Cmentarze żydowskie — mowa kamieni, „Znak" nr 339/340, 
1983- Symbolika nagrobków żydowskich Kalendarz żydowski" 
1 9 8 4 _ 
—1985, Warszawa 1984; Kamienny ślad, „Projekt" nr 1 (46), 1982 
oraz Czas kamieni, op. cit., gdzie znajduje się najbogatszy materiał 
fotograficzny i graficzny. 

2 0 Dostrzegali to jej pierwsi badacze. Wśród wytworów sztuki 
żydowskiej Bałaban na jednym z pierwszych miejsc wymienia 
„Pomniki cmentarne, o ile nie są ślepym naśladownictwem współ­
czesnych kierunków w sztuce" (Zabytki historyczne Żydów w Polsce, 
Warszawa 1929). Na znaczenie symboliczne płaskorzeźb zwrócił 
uwagę G. Loukomsky: „Choćby tylko pod względem symbolicznej 
treści przedstawień rzeźbiarskich pomniki te są arcydziełami o wiel­
kiej oryginalności" (Jewish Art in European Synagogues, London 
1947). M . Goldstein, znawca i zbieracz sztuki żydowskiej, tak 
uzasadniał swój apel o podjęcie konserwacji i inwentaryzacji cmen­
tarzy: „Historykom i miłośnikom sztuki wiadomo, ile skarbów 
mieszczą owe żydowskie płyty grobowe (...) Zawarte na płytach 
rzeźby i napisy stanowią dowód odrębnej żydowskiej sztuki ludowej, 

przedstawiającej dla artysty źródło porównań i naśladownictw. 
Zyska na tym sztuka żydowska i ludoznawstwo" (O potrzebie 
konserwacji i inwentaryzacji cmentarzy żydowskich, „Chwila" 1922). 

2 1 Diamant, op. cit. 
2 2 A. Kanof, Jewish Ceremonial Art and Religious Observance, 

New York, b. d. 
2 3 A. Levy, op. cit. 
2 4 S. Kayser, Jewish Ceremonial Art, Philadelphia 1955 
2 5 Dawidowicz, Tombs and Tombstones, op. cit. 
2 6 J. Adler, Der wegfun idiszen kinstler (jidysz), Paris 1937, za: 

N . Guralnik, Jankiel Adler, europejski artysta w poszukiwaniu stylu 
żydowskiego, (w:) Jankiel Adler, Kolonia 1985 

2 7 A. Kampf, Jewish Experience in the Art of the Twentieth 
Century, S. Hadley, Mass. 1984, za: Guralnik, op. cit. 

2 8 J. Dobruszyn, Kunstprimitifundkunst-buch fir kinder (jidysz), 
1919, (w:) Gedenkenganag Gidysz), Kijów 1922, za: Guralnik, op. cit. 

2 9 Macewa po hebrajsku oznacza pomnik, a więc każdy nagro­
bek, jednak w języku polskim przyjmujemy to słowo w węższym 
znaczeniu, dla określenia najbardziej typowego żydowskiego nagro­
bka. 

3 0 Gates ofMitzvah, op. cit. 
3 1 „A Jakub postawił na jej grobie pomnik. Pomnik ten jest na 

grobie Racheli po dziś dzień" (Rdz. 35:20). 
3 2 Rozwój formy starożytnego nagrobka żydowskiego został 

opisany szczegółowo w pracy O. Muneles, M . Vilimkova, Stary 
zidovsky hrbitov v Praze, Praga 1955; por. też M . Kaniel, Judaism 
(The Art of World Religions), Poole, 1979 

3 3 A. Trzciński, Formy nagrobkowe na cmentarzach żydowskich 
w Polsce, „Kalendarz żydowski 1984—1985", op. cit. 

3 4 Używam tu określenia „nagrobek typu sarkofagowego", 
ponieważ nie jest to sarkofag w ścisłym sensie — zwłoki spoczywają 
w ziemi. Tego terminu używa K. Radwański (Odkrycie renesanso­
wych i barokowych nagrobków żydowskich na cmentarzu Remuch 
w Krakowie, „Biuletyn Krakowski" t. I I , 1960) oraz I . Rejduch-
-Samkowa, która wyróżnia w nich tumbę i płytę (450 lat cmentarza 
Remu w Krakowie, „Spotkania z Zabytkami" nr 1/1984). Wcześniej 

40 41 

. 38. Lew „w roli" lewity obmywającego dłonie kapłanom. Lew kojarzy się też z drugim imieniem zmarłego — Jehudą. Warszawa 1871; i l . 
). „Ludowy" wizerunek lwa na nagrobku w Lubaczowie, lata 80 X I X w.; i l . 40. Ptak gaszący dziobem świecę (śmierć), gryf, puszka ofiarna 
iobroczynność), korona i strzała. Radomsko 1867; i l . 41. Jeleń nawiązujący do imienia zmarłego Cwi Hirsz, przed nim nagrobek ze skrótem 

słów „Tu spoczywa". Warszawa 1841 

43 



I I . 42. Owce u wodopoju, wychodzące z domu. Warszawa, 2 poł. 
X I X w. (frottage z reliefu) 

o sarkofagach w tym kontekście pisali R. Wischnitzer, A. Levy i M . 
Bałaban. A. Trzciński określa ten typ nagrobka jako „skrzynio-
wo-tablicowy" (op. cit.), ma on jednak na myśli formę bliską 
tradycyjnej macewie: „wysoki kamień łukowato zakończony, przy­
stawiony do kamienia w postaci podłużnej skrzynki". 

3 5 Żydzi sefardyjscy — Żydzi, którzy po wygnaniu w XV w. 
z Pówyspu Iberyjskiego osiedlili się w różnych krajach, zwłaszcza 
w Holandii i w krajach śródziemnomorskich. 

3 6 Por. przypis 29 
3 7 Diamant, op. cit. Ostatnio rekonstrukcją i interpretacją 

polichromii macew zajmuje się A. Trzciński. 
3 8 H . Faryna, P. Paszkiewicz, Warszawskie cmentarze żydows­

kie, „Kronika Warszawy" nr 2/58, 1984. O nagrobkach drewnia­
nych z X I X w. w Czechach jest wzmianka w The Precious Legacy, 
red. D. Altshuler, New York 1983 

3 9 Na podstawie rozmowy nagranej z p. Symche Wajsem. 
4 0 Patrz przypis 34 
4 ' Bałaban, Zabytki historyczne op. cit. 
4 2 Bernstein-Wischnitzcr, op. cit. 
4 3 Levy, op. cit. 
4 4 Levy, op. cit. 
4 5 Bałaban, Zabytki historyczne op. cit. 
4 6 Mowa tu będzie tylko o epitafiach w języku hebrajskim, 

umieszczanych na tradycyjnych nagrobkach żydowskich — mace­
wach. Na straży tego obyczaju stał tradycjonalizm większości gmin, 
zwłaszcza w małych miasteczkach, a także władze religijne, które 
miały pieczę także nad sprawami śmierci i pogrzebu. Np. w Warsza­
wie dopiero w połowie X I X w. zezwoliły one, pod naciskiem 
postępowców, na umieszczenie napisu w języku polskim — oprócz 
hebrajskiego (na grobie Antoniego Eisenbauma z 1855 r.). Później 
napisy polsko-hebrajskie pojawiały się częściej; wyjątkowo występu­
ją inskrypcje w języku jidysz, niemieckim i rosyjskim. 

4 7 I . Sziper, Sztuka plastyczna u Żydów w dawnej Rzeczypospoli­
tej, (w:) Żydzi w Polsce Odrodzonej, praca zbiorowa, 1.1, Warszawa, 
[1933—34]. 

4 8 C. Dawidson, Epitafia, (w:) Stary cmentarz żydowski w Łodzi, 
Łódź 1938 

4 9 Bałaban, Dzielnica żydowska op. cit. 
5 0 Bałaban, Zabytki historyczne op. cit. 
5 1 Dawidson, op. cit. 
5 2 Odbiegają od tego nagrobki z obszarów, gdzie ubóstwo 

kamienia i konieczność korzystania z kamieni polnych zubożyły 
także i epitafia, oraz nagrobki ludzi zasymilowanych lub mniej 
tradycyjnych. 

5 3 Kamieńska, op. cit. 
5 4 Por. Przp. 31:23 
5 5 Muneles, Vilimkova, op. cit. 
5 6 Bałaban, Zabytki historyczne op. cit. 
5 7 Muneles, Vilimkova, op. cit. i inne źródła. 
5 8 Przy przeliczaniu dat na kalendarz gregoriański należy 

pomiętać, że początek roku mija się o kilka miesięcy. 
5 9 Muneles, Vilimkova, op. cit. 
6 0 Bałaban, Dzielnica żydowska op. cit. 
6 1 Kamień z Tortosy, potem Wormacja, Wiedeń, Frankfurt, 

Budapeszt, Praga, cyt. za: A. Schreiber, Jewish Inscriptions in 
Hungary, Budapeszt-Leiden 1983; Muneles, Vilimkova, op. cit. 

6 2 W I Księdze Samuela Abigail mówi do Dawida: „A jeśli 
powstanie ktoś, aby cię prześladować i nastawać na twoje życie, to 
niechaj życie mojego pana będzie przechowane w wiązance u Pana, 
Boga twego" ( I Sm. 25:29). 

6 3 Werset „A kiedy nadejdzie nasz koniec i odejdziemy z tego 
świata, bądź z nami i niech dusze nasze będą związane w węzeł życia 
z duszami sprawiedliwych, które są z Tobą" powtarza się w modlit­
wie Izkor w różnych wariantach; w El Male Rachamim wobec 
„naszych zmarłych, którzy odeszli do wieczności" wyrażone jest 
życzenie, „żeby dusze ich były związane w węzeł życia wiecznego". 
Sabbath and Festival Prayer Book, Rabbinical Assembly of America, 
1959, Tłum. M . K. 

6 4 I . D. Eisenstein, Mourner's Manual, New York 1929, tłum. 
M . K. „Aniołowie pokoju przyjdą cię powitać, twa dusza będzie 
związana w węzeł życia wiecznego, poprzedzą cię twe miłosierne 
uczynki i zabierze cię chwała Pana". 

6 5 Bałaban, Ghetto lubelskie, op. cit. 
6 6 M . Goldstein, K. Dresdner, Kultura i sztuka ludu żydowskiego 

na ziemiach polskich, Lwów 1935 
6 1 Mahler, op. cit. 
6 8 J. Stryjkowski, Król Dawid żyje, Poznań 1984 
6 9 L. A. Vega, Het Beth Haim van Ouderkerk, Amsterdam 1975 
7 0 Schreiber, op. cit. 
7 1 Na nagrobkach sefardyjskich m.in. w Hiszpanii, na Bałka­

nach i na Wyspach Karaibskich, nad epitafium często umieszczany 
jest skrót słów macewat kwurat — pomnik na grobie (spotykany też 
w Polsce) lub cijun macewat kwurat — znak pomnik na grobie (m.in. 
Z. Efron, D. Kećkemet, Zidovsko groblje u Splitu, Split 1973 

7 2 Muneles, Vilimkova, op. cit. 
7 3 Dawidson, op. cit. 
7 4 Por. też Levy, op. cit. 
7 5 Levy, op. cit. 
7 6 P i r k e A w o t 4:17 
7 7 Przp. 31:20 
7 8 Przp. 21:14. Wg Majmonidesa najwyższą formą dobroczyn­

ności jest ta, którą się daje w ukryciu (Miszne Tora, Matanot Anijim 
10:8—14). 

7 9 Cijun użyto w sensie „pomnik na grobie" w I I Kr i 23:17 i Ez 
39:15 

8 0 Rdz 35:8 
8 1 Koh. 8:9 
8 2 Lm 5:15—17 
8 3 Tak nazywa się światło, palące się stale w synagodze przy 

świętej Arce. 
8 4 Przp. 6:23 
8 5 Tak określa się w liturgii proroka Eliasza. Podwójne krzesło 

używane przy ceremonii obrzezania zwane jest krzesłem Eliasza, 
8 6 Ps 137:1. Być może pomysł tego przedstawienia został 

zaczerpnięty z sąsiedniego grobowca Berka Sonnenberga, dłuta 
artysty Dawida Friedlandera, gdzie cytat ten widnieje nad przeboga­
tą sceną przedstawiającą m.in. wieżę Babel, rzekę i instrumenty 
muzyczne na drzewach. 

8 7 Ps 137:5 
8 8 Tak też sądzi Diamant, który w swej pracy (op. cit.) opartej 

głównie na materiale z Czerniowców zawarł ciekawe uwagi na temat 
liternictwa nagrobków. Wiele jego spostrzeżeń znajduje potwierdze­
nie w Polsce. 

8 9 M . Bałaban, O żydowskiej sztuce cmentarnej słów kilka, (w:) 
Abraham Ostrzega, Pomniki i nagrobki, b. m. i b. d. por. też 
Diamant, op. cit. 

9 0 Niektórzy autorzy wspominają jedynie o artyzmie inskrypcji 
nagrobnych, np. Goldstein, Dresdner, op. cit. i Kayser, op. cit. 

0 1 Diamant. op. cii. 

I I . 43. Ptaki i świecznik - typowe motywy na nagrobku kobiety. 
Sieniawa 1856 


