Krystyna Bartol ® PAIDEIA POETOW

KRYSTYNA BARTOL

Paideia poetow

zasadzie nieprzettumaczalny grecki termin
paideia, czy to w swym szerokim znaczeniu,

: ; ktore moglibysmy w przyblizeniu oddaé¢
polskim wyrazeniem ,kultura ogélna™, czy to w wa-
skim, pojmowanym jako nauczanie, wychowanie, za-
wsze bezposrednio dotyczy indywidualnego czlowieka.
Koncepcja helleniskiej paidei sytuuje wszelako jednost-
ke w $wiecie innych osob. I wlasnie spoleczna kontek-
stualizacja paideutycznych dziatan wyznacza istote du-
chowego rozwoju kazdej osoby: odnalezienie indywidu-
alnej tozsamoéci motzliwe jest jedynie poprzez okresle-
nie wlasnego miejsca w zbiorowosci.”

Ograniczenie na uzytek niniejszego referatu zakresu
semantycznego wieloznacznego terminu paideia do
§cifle edukacyjnego, oznaczajacego po prostu ksztal-
cenie, wychowanie, ksztaltowanie, jest zawezeniem
celowym. Pozwoli ono jasno przedstawi¢ zagadnienia
zwigzane z pojmowaniem roli, jaka Grecy przypisywali
poetom — ludziom wyjatkowej, w ich opinii, profesji,
zyjacych wérod, a jednak w pewien sposob obok nich.
Zawarte w tytule sformulowanie ,paideia poetow” od-
zwierciedla typowa dla Greka dwutorowos$é ujmowa-
nia zagadnienia, w ktérym osoba twércy-artysty jest

| z jednej strony obiektem ksztalcenia, z drugiej — pod-

miotem sprawczym procesu wychowania. Dwoisto§é
ta jest z kolei naturalnym korelatem typowej dla
mieszkarica starozytnej Hellady dychotomii spojrzenia
na problematyke artystycznej tworczosci. Przejawiala
sie¢ ona mianowicie w (1) podejmowaniu prob wyja-
$nienia samej natury zawodu poety i jego specyfiki wo-
bec innych przejawow ludzkiej dziatalnosci oraz w (2)
okreslaniu zadan artysty wzgledem obcujacych z jego
sztuka odbiorcow. Zajmijmy sie po kolei kazdym z wy-
mienionych tu aspektéw.

® 00

Pytanie, jak to si¢ dzieje, ze jeden potrafi tworzyé¢
poruszajace umysly i serca strofy zachwycajace swym
picknem, inny natomiast, nawet jesliby bardzo chcial,
nie jest w stanie wykrzesac z siebie poetyckiego plomie-
nia, nurtowalo Grekéw od zarania dziejow. Zjawisko
artystycznego tworzenia, zagadkowe, tajemnicze, ra-
cjonalnie niewytlumaczalne, ten religijny naréd, prze-

50

konany o wszechobecnosci bogéw w otaczajacym go
$wiecie, w naturalny sposob laczyl ze sfera nadprzyro-
dzonych do$wiadczen. Wiara w boska proweniencje
sztuki poetyckiej kazala mu dostrzega¢ w osobach po-
etow wychowankow niebianskich opiekunéw, uczniow
olimpijskich nauczycieli, ktorzy ziemskich wybraficow
czynia swoimi posrednikami w przekazywaniu $§miertel-
nikom boskiej wiedzy i madrosci.

Teorie dotyczace boskiej inspiracji w poezji, bedace
probg okreslenia wzajemnych relacji pierwiastka bo-
skiego i ludzkiego, zaczely sie pojawia¢ w Grecji sto-
sunkowo pdino, w epoce klasycznej wraz z dziatalno-
§cia Gorgiasza, Platona, Arystotelesa.’ Nie ma w tym
nic dziwnego. Grecka teoria w kazdej dziedzinie byla
bowiem wtérna w stosunku do prakeyki. Grecy, jak
niegdy$ trafnie powiedziano, znali odpowiedzi, zanim
nauczyli sie stawia¢ pytania. Tak bylo réwniez w od-
niesieniu do sztuki, ktéra bujnie rozwijajaca sie w cza-
sach archaicznych, swojej teorii doczekala sie dopiero
w uczonych pismach intelektualistéw epoki klasyczne;.
Nie oznacza to jednak, ze nic nie wiemy o tym, co naj-
dawniejsi Hellenowie sadzili na temat zawodu poety
i jego pozycji w 6wezesnym §wiecie. Pochodzgca z tych
czasdéw poezja, dochowana do dnia dzisiejszego w sta-
nie szczatkowym, przesigknieta jest duchem czasu,
w ktorym wszystko, co wartoiciowe i cenne, uwazane
bylo za dar boski udzielany temu, kto nan zastuzyl.
Umiejetno§é¢ poetyckiego tworzenia uchodzila
w oczach 6wezesnych ludzi epoki archaicznej za dowod
boskiego wyrdznienia.! Co wiecej, widziano w niej
przejaw wyjatkowego zwigzku czlowieka i béstwa (nie
bez powodu Homer obdarza $piewakow epitetem
wboscy”). Moment stawania sie poeta rozumiano jako
akt niemalze religijny, chwile odkrycia w sobie boskie-
go powolania wyobrazano sobie jako dostgpienie wta-
jemniczenia w arkana wiedzy odstanianej tylko wybra-
nym, otrzymanie znaku pelnienia poetyckiej stuzby by-
lo dla Grekow jak przejscie przez obrzadek inicjacii,
ktory zmienia dotychczasowa egzystencje czlowieka.
Znane nam dzieki roznym antycznym autorom sceny |
poetyckiej inwestytury (tzw. Dichterweihe)’ wykazujg
wszelkie znamiona misteryjno-inicjacyjnego rytu, ktory
w roznych swych odmianach na obszarze greckich
wplywow kulturowych wykazywal pewne cechy wspol-
ne wyznaczajace zewnetrzne sposoby wyrazania religij-
nego przezycia tworzacych grupe jednostek.

W scenach poetyckiej inicjacji punktem wyjécia jest
zawsze spotkanie czlowieka i bostwa. Bezposredni kon-
takt z bostwem staje sie dla czlowieka momentem
zwrotnym w jego zyciu, chwilg odkrycia w sobie twor-
czego impulsu. Hezjod relacjonuje w Teogonii (ww. 23-
34) swoje spotkanie z Muzami u st6p Helikonu, w wy-
niku ktérego poeta porzuca zawdd pasterza i rozpoczy-
na swa poetycka dzialalno$é. Autor tzw. inskrypcji




Krystyna Bartol ¢ PAIDEIA POETOW

Mnesiepesa® opowiada o spotkaniu mlodego Archilo- |

cha, przysztego mistrza poezji jambicznej, z Muzami.
Jest ono zapowiedzia, ze przeznaczeniem Archilocha
nie jest zajmowanie si¢ hodowlg lub kupiectwem
(a w takich zawodach zdaje si¢ go widzie¢ ojciec, kto-
ry wysyla go z krowg na targ), lecz uprawianie poezji.
Podobne historie przekazuja nam antyczni autorzy
i 0 innych artystach. Diogenes Laertios (1,109) powta-
rza histori¢ Epimenidesa (VII/VI w. p.n.e.), ktory
w drodze na targ zasngl na chwile w grocie. Jego inicja-
cyiny, jak sie okazalo, sen trwal wiele lat, a Aletheia
i Dike, Prawda i Sprawiedliwoéé, ktore w nim zobaczyl,
kazaly mu zaja¢ sie tworczoécig artystyczna. Pauzaniasz
(21,L1) moéwi z kolei o mlodym Ajschylosie, ktory
w winnicy we $nie dostapil spotkania z Dionizosem
i otrzymat od niego rozkaz pisania tragedii. Zywot Ezo-
pa (V. Ae. G 6-7 p. 37-38 Perry) przedstawia podobng
opowiesé w odniesieniu do tego bajkopisarza. W wiek-
szodci scen poetyckiej Dichterweihe pojawia sie motyw
snu.’ Jest on niezwykle istotny w zrozumieniu symboli-
ki tych scen. Sen, a wiec swego rodzaju oderwanie sie
od rzeczywisto$ci, stan hipnotycznej nie$wiadomoéci,
pojawia si¢ w literaturze greckiej jako kontekst opisow
epifanii®, bedacych przeciez proba ujecia w stowa reli-
gijnej glebi zespolenia si¢ z bostwem. Usytuowanie opi-
sywanych scen powolania na poet¢ we $nie §wiadczy,
ze nie s3 one jedynie fantastycznymi opowiesciami,
bajkami snutymi dla oczarowania odbiorcy, w ktére on
moze uwierzy¢ lub nie, lecz symboliczng projekcja mi-
stycznych przezy¢ wewnetrznych. W podobnych kate-
goriach nalezy odczytywaé i inny element powtarzaja-
cy sie w scenach poetyckiej inwestytury, mianowicie
pozyskanie przez czlowieka widocznego znaku arty-
stycznej misji. Archiloch otrzymuje lirg, Hezjod — ga-
lazke mirtu, Pindar (ap. Paus. 9,23) znajduje na swoich
wargach plaster miodu. Wszystkie te atrybuty symboli-
zowaé maja poetyckie powolanie. Sa widzialnym zna-
kiem niewidzialnego, inkarnacja duchowej przemiany,
uciele$nieniem metafizycznych do$wiadczen.

Autorzy antyczni moment przyjecia przez poetdow
boskiego wezwania przedstawiaja czesto jako skoszto-
wanie napoju, ktérego patronem jest bog. Epigramaty-
cy opisuja poetycka inicjacje Hezjoda, wyobrazajac so-
bie, ze w chwili spozycia wody z pos§wieconego Muzom
i Pegazowi zrodla Hypokrene splynelo na niego poetyc-
kie natchnienie.” Woda, zywiol laczony przez Grekow
z nimfami — boginkami Zrédetek, ktére spokrewnione
byly z Muzami'®, staje si¢ wigc symbolem obecnosci bo-

| skiego pierwiastka w czlowieku, zaczynem, z ktérego
| odtad kietkowaé bedzie ziarno poetyckiego kunsztu.

Takze wino, napdj w sposob szczegdlny zwigzany z Dio-
nizosem, utozsamiany niekiedy z nim samym, urasta
w jednym z utworéw Archilocha (120 W.) do rangi
symbolu poetyckiej inspiracji. Poeta z Paros deklaruje:

51

Umiem wiadey Dionizosa
piekne pieéni — dytyramby
Intonowaé, kiedy wino
niczym piorun mnie porazi.'!

Za pomoca eleganckiej metafory wyraza sie tu poeta
na temat stanu, w jakim sie znajduje, tworzac swoje
ekstatyczne piesni. Boska moc, jaka czuje w sobie,
i poddanie sie sile wyzszej, eksponuje czasownikiem
synkeraunoo (porazi¢ piorunem), ktéry przydaje wyjat-
kowej ekspresji tej wizji narchnienia niespodziewanie
ogarniajacego tworce. W jej stworzeniu pewna role
odegraé mogly wyobrazenia pioruna Zeusa, ktérym bog
niespodzianie i skutecznie poraza, kogo zechce.'* Spo-
zywanie wina i wody jako symbol inspiracji poetyckiej
staje sie w epoce hellenistycznej motywem bardzo po-
pularnym.” Aleksandryjczycy uczynili go wrecz lite-
rackim toposem, przeciwstawiajac zywiolowa twor-
czo$¢ jednych poetéw podnioslej i spokojnej poezji in-
nych twércow.

Religijno-misteryjne odniesienia motywu Dichter-
weihe musialy bardzo sugestywnie oddzialywaé na wy-
obrazni¢ Grekéw, skoro nawet zwolennicy teorii racjo-
nalistycznych, sceptycznie patrzacych na boska geneze
sztuki, przejmuja jego najwazniejsze cechy. Tworzg
w ten sposob rodzaj konwencjonalnego wystawiania sie
na temat wlasnego kunsztu poetyckiego. Klasycznym
przykiadem jest tu prolog z Aitidw Kallimacha, w kto-
rym spotkanie poety z Apollonem, dyktujacym mu pra-
widla sztuki doskonalej, jest pozbawionym tadunku
emocjonalenego, erudycyjnym nawigzaniem do trady-
cyjnych wzordéw literackich. Potrzebg podkreslenia mi-
stycznego charakteru inicjacji poetyckiej tlumaczyé
chyba nalezy fakt, ze tworcy traktujgcy swa artystyczng
profesje w kategoriach kultywowania tradycji przeka-
zanej im przez poprzednikéw, a wiec uznajgcy umiejet-
no$¢ tworzenia za na$ladowanie sposobu komponowa-
nia stynnych przodkéw raczej anizeli za dar boski, mo-
ment zetkniecia si¢ z tworczoécig ziemskiego mistrza
z dawnych epok przedstawiaja w sposob przywodzacy
na myél sceny typowych Dichterweihe. Jako przyktad
niech postuzy tu pierwszy anakreontyk, w ktérym po-
eta opisuje spotkanie we $nie z Anakreontem, piewca
wina, milosci i poezji. Stawny piesniarz powoluje go na
poet¢ a przekazujagc mu pachnacy winem wieniec —
symbol biesiadnej muzy — upowaznia go do tworzenia
utworéw utrzymanych w nastroju zblizonym do jego
wlasnych piesni.'* Podobnie rzymski epik Enniusz opi-
suje w Annales swe spotkanie we $nie z Homerem jako
moment otrzymania poetyckiego natchnienia.'®

Omawiane tu wyobrazenia Dichterweihe nie sg by-
najmniej greckim ewenementem na tle innych kultur.
Jak wykazano'®, podobne opowieici odnalezé mozna
w spolecznosciach australijskich i pélnocnoamerykan-




Krystvna Barwol #

skich. Nawet w pismach Wielebnego Bedy (Hist. Eccl.
IV 24) pobrzmiewa echo tych poganskich legend.
Wszystko przemawia wiec za tym, by poetycka paideie
pojmowana jako wtajemniczenie $miertelnikow w ar-
kana boskiej wiedzy traktowaé jako archetypiczny ele-
ment, w ktoérym przejawia sie religijnosé czlowieka
znajdujaca wyraz w kazdym jego dzialaniu.

Osobnym zagadnieniem jest zakres wiedzy, ktora
w wyniku kontaktu z béstwem staje si¢ udzialem poety.
Sami Grecy wiedze te okreslali stowem sophia, madros¢
(zob. np. Sol. 13,52 W.; Xenoph. 2 W.). W pierwszym
rzedzie rozumieli je jako znajomos¢ spraw, ktére mialy
sie sta¢ tematem utworu poetyckiego. Sophia nie ogra-
niczala sie jednak do umiejetnosci relacjonowania fak-
tow i przekazywania informacji. Byla rowniez umiejet-
noécig oceny tych faktéw i przedstawiania ich rzeszom
odbiorcow z uwzglednieniem moralnego przesiania, ja-
kie niosty. Ponadto sophia miala takze wymiar estetycz-
no-kontemplacyjny: dzieki niej poeta wiedzial, jak po-
ruszyé¢ dusze odbiorcy, jak zachwycié go pieknym ukla-
dem stow i déwiekow!”. I choé w czasach archaicznych
wszechobecne bostwo uznawane bylo za niekwestiono-

'AIDEIA POETOW

wane Zrodlo wiedzy prawdziwej, nie negowano mozli-
wosci inicjatywy samego poety w niektorych sprawach.
Przeciwnie, zakladano pewien stopiefi samodzielnosci
poety, rzec by mozna dawano mu w pewnym zakresie
wolna reke. Femios z Odysei reprezentuje z pewnoscig
stanowisko samego Homera, gdy mowi o sobie, ze po-
siada dar §piewu od Muz, ale jest zarazem samoukiem
(22,347-348).

Wypowied? ta pozornie tylko jest sprzeczna. W rze-
czywisto$ci doskonale oddaje dwoista nature aktu
tworczego, w ktorym element irracjonalny splata sie
z czysto techniczng umiejetnoscia komponowania
utworu.'® Wypowiedz Femiosa oznacza, ze w pojeciu
Greka najbardziej zamierzchlych czasow znajomosé te-
matu pieéni posiada poeta od bogow, ale to, jak Spiewa,
jest wypadkowa jego wlasnego do$wiadczenia i bieglo-
§ci. Wolnos¢ poety polega wiec nie na doborze tematu,
lecz na wyborze sposobu przekazywania go innym lu-
dziom. Przekonuje konkluzja Verdeniusa'®, ktéry
stwierdza, ze w epoce Homera boska inspiracja i ludz-
ka inwencja traktowane byly nie jako elementy wyklu-
czajgce sie nawzajem, lecz jako dwa uzupelniajace sie

Dionizos pijany prowadzony przez Ariadne. Kyliks attycki (pocz. IV w. p.n.e.) Londyn, British Museum

52




Krystyna Bartol ® PAIDEIA POETOW

aspekty jednego procesu. Pamietaé jednak nalezy, ze
boski impuls byl zawsze na pierwszym miejscu, on za-
poczatkowywal tworcza dziatalno$¢, byt natchnieniem
i uwalnial w czlowieku ambicje technicznego doskona-
lenia swojej sztuki. Te mozliwosé wyboru wlasnej dro-
gi dumnie deklarowali wielcy lirycy, np. Pindar, gdy
nazywa siebie pomocnikiem Muzy (Ol. 10,95). Swa bli-
skoé¢ z Muza wyrazil ten poeta w stowach (Ol 3,4) —
Muza stoi obok mnie-twércy. Wspolprace z Muzg ujmu-
je za§ w ten sposob (fr. 168 M.): — ty daj wyrocznig, a ja
wyjasnig. W tej ostatniej wypowiedzi zawarta jest kwin-
tesencja pogladéw Pindara na nature tworczoécei po-
etyckiej: prawdziwa madros¢ nalezy do bostwa, poeta
jest jej thumaczem, posrednikiem przekazujacym jg in-
nym. Swiadomo$¢ wlasnego udzialu w procesie twor-
czym nie przeszkadza jednak Pindarowi traktowaé bo-
skiej inspiracji jako warunku koniecznego do tworze-
nia. Mowi przeciez (Pae. 7b, 18-20), iz slepe sa serca lu-
dzi, ktoryy bez mieszkanek Helikonu /(...)/ szukajqg sciezek
madrosci.

Archaiczni Grecy czesto taczyli poetow z profetami
i kaptanami. Jedni i drudzy wykonywali swoja profesje
z woli bogow. Ich wiedza i umiejetnosci wyplywaly
z boskiego natchnienia. Zwigzek poezji i magii ujawnial
sie z kolei w przekazywanych z pokolenia na pokolenie
opowiesciach o polmitycznych $piewakach, Orfeuszu,
Amfionie, Tamyrysie, ktorzy pieknem swojego §piewu
oswajali dzikie bestie, zniewalali mocarzy i odwracali
naturalny porzadek rzeczy.”® To magiczne oczarowanie
bedace skutkiem sztuki poetycko-muzycznej niezwykle
sugestywnie przedstawil Pindar (Pyth. 1):

Zlota formingo, wspdlna wlasnosci

Apolla i Muz fiotkowlosych.

Ciebie stucha krok ruszajacego wesoto pochodu,
Twoim znakom poddaja sie §piewacy

Gdy zaczniesz drgaé i wstepu dawaé tony
chérom przewodnie.

Ty blyskawicy grot gasisz wieczyécie ognistej

A na berle Zeusa

zasypia skrzydla szybkolotne

Z obu stron w dél opuszczajac orzel,

krél prakéw. Bo ty mu glowe krzywodzioba
okrywasz ciemng mgla, powiek zaslona stodka.
On za$ falistym we $nie chwieje grzbietem
Muzyki twojej wiezion taktami.

I nawet Ares gwaltowny ostrza pociskéw okrutnych
odrzuca i serce uroczystym raduje orszakiem.

I bogéw serca mile muskajg twe dzwieki

sztuka Apollona i Muz w faldzistych szatach. !

Z powyiszych rozwazan wylania sie wiec portret artysty
natchnionego. Dodajmy tu — czesto materialnie ubo-
giego i uzaleznionego od moznych tego §wiata?, jed-

53

nakze wielkiego duchem, sprawujacego niekwestiono-
wany rzad dusz, ktore bez posrednictwa poety-wieszcza
nie moglyby dostapi¢ nawet w minimalnym zakresie
boskiej madrosci.

LR IR J

Poeci, nauczeni madrosci, sami pragneli uczyé. Wta-
jemniczanie w arkana boskiej madroéci uznawali za
swoj glowny obowiazek. Przekazywanie jej innym lu-
dziom nadawalo sens ich dzialaniu, nabyta przez nich
sophia miala jakakolwiek wartos¢ dopiero wtedy, gdy
przynosita ogolnospoleczny pozytek, to znaczy, gdy
znalazla oddiwiek w dzialaniach poszczegblnych jed-
nostek tworzacych mikro- i makrokosmosy zwigzkow
spolecznych i wiezi miedzyludzkich. Powszechna uzy-
teczno$c jako podstawowe kryterium oceny dzialalno-
éci poetyckiej w $wiecie archaicznym znajduje wyraz
w stowach Ksenofanesa (2,12-22 W.), kt6ry — przeciw-
stawiajac sie istniejacym w jego otoczeniu hierarchii |
wartosci — stwierdza:

.... bo lepszy od sily
mez6w lubo tez koni kunszt jest mojej poezji.
Zbyt nierozwaziny to zwyczaj, nie godzi si¢ przeciez
zupelnie
wyzej cenié cielesng site nad madrosé prawdziwa.
Choéby bowiem sie znalazl kto§ biegly w walce na pigsci
lub w pentatlonu zmaganiach, albo zapasnik wyborny /.../
praworzadnosci bynajmniej w panstwie ojczystym nie
wzmocni:
to dla paristwa niewielkim staje sie frodtem radosci,
jesli nad Pizu brzegami zwyciezy ktoé walczac w zawodach
jako ze spichrze pafistwowe tym sie zapelni¢ nie dadza.”?

Tak wiec nauki zawarte w wierszach poetéw moga
przyczynié¢ sie do szczesliwej egzystencji calej spolecz-
noéci. Kwintesencja tego pogladu jest slynne zdanie
z Zab Arystofanesa (1009-10): cxynimy lepszymi obywa-
teli. Nie mniej wazne od ogélnospolecznych wartoscei,
jakie niosto z sobg nauczanie poetéw, byly korzysci od-
noszone przez czlowieka w wymiarze jednostkowym.
Gorzkie stowa Semonidesa (1,22-24 W.):

Gdybym znalazl postuch,
Nikt z nas nie pragnatby klesk i w cierpienia
Przykre wpatrzony nie dreczylby serca’

mozna sparafrazowaé: ,gdybyscie stuchali poety, byli-
byscie szczesliwi”. On uswiadomilby bowiem ludziom
zludnoéé ich nadziei, préznoé¢ podejmowanych wbrew
woli boskiej dziatan i daremnoéé¢ pragniefi. Oni za$, wy-
zbywszy sie¢ mrzonek i niespelnialnych ambicji, wiedli-
by spokojne zycie w zgodzie z bogami i samymi soba.




Krystyna Bartol ¢ PAIDEIA POETOW

Role nauczyciela-przewodnika, jaka pelnié¢ mieli wo-
bec kazdego czlowieka poeci, dobitnie zdefiniowat
Arystofanes, ktéry w Zabach kaze Ajschylosowi wypo-
wiedzieé¢ znamienne stowa (1054-56): dzieci majg na-
uczyciela, ktéry ich poucza, ludzie w sile wieku — poetéw.

Puaideie poetéw nalezy wiec rozumieé jako nauczanie
poprzez poezje. Dla nas, ludzi konica drugiego tysigcle-
cia, poezja dydaktyczna budzi, delikatnie rzecz ujmu-
jac, negatywne konotacje. W opinii wspolczesnego
czytelnika poezja dydaktyczna zajmuje niewielkie i nie-
zbyt wazne miejsce w lirycznym rodzaju literackim. Jest
ona, jak stwierdza Harriott?”, w najlepszym wypadku
nudna, w najgorszym pretensjonalna. Kojarzy sie¢ nam
raczej z bezbarwnymi wersami, w ktérych natretnie po-
wracajg nakazy albo zakazy moralne lub przekazywana
jest sucha wiedza o pewnych faktach — tyle ze ubrana
w metrum i rytm. Pamietaé jednak nalezy, ze w Grecji
archaicznej poezja byta naturalnym, ,normalnym”
§rodkiem wyrazania waznych i wartych zapamigtania
tresci. Nie byla zarezerwowana dla przedstawiania in-
dywidualnych przezy¢ i emocji. Znamienne jest, ze
wczesni filozofowie przedstawiali swoje teorie kosmolo-
giczne, postugujac si¢ wlasnie mowg wiazang. Poeta ar-
_chaiczny swa role nauczyciela pojmowal w zupetnie in-
ny sposob, niz my jestesmy sklonni dzi§ okresla¢ role
poety-dydaktyka. Jego pozycja wynikala z sytuacji ko-
munikacyjnej, jaka wytwarzala sie pomiedzy poeta pre-
zentujacym ustnie swoje utwory, a nie dysponujgcym
spisanymi tekstami odbiorcg jego dziet.

Dydaktyzm poezji, naturalna pochodna autorytetu
twoércy, wynikajacego z wiary w jego boskie natchnie-
nie, zajmowal wazne miejsce w epoce archaicznej.
Edukacyjny aspekt twoérczosci poetyckiej znajduje od-
zwierciedlenie juz w eposach Homera. Przypomnijmy
tu slowa Syren (Od. 12,186nn.): Nikt bowiem tu nie
przeplynie na czarnym okrecie, poki z naszych ust nie po-
styszy stodkiej piesni. A kto sie nig nacieszy, odjezdza mg-
drzejszy.”® Obietnica Syren to wyrazona w zawoalowa-
ny sposob mysl poety, ze on sam czyni swoich stucha-
czy madrzejszymi. Jego poezja dostarcza przyjemnosci,
lecz daje takze wskazowki. Znamienny jest tu zwigzek
wartosci estetycznych utworu i jego tresci. Artyzm wy-
powiedzi zwiekszal perswazyjng sile utworu, to oczywi-
ste. Plutarch na przyktad, nazywajac ekshortacyjng
elegie Solona zatytutowang Salamina wdziecznie ulozo-
ng, podkresla, ze wlasnie jej walory artystyczne zadecy-
dowaly o wypelnieniu przez Solona zamierzonego celu,
mianowicie wzbudzenia w Ateficzykach bojowego du-
cha. Autorytatywna natura poezji objawiala sie row-
niez w opinii Grekéw w tym, ze poezja genetycznie 13-
czyla w sobie wartosci estetyczne i etyczne. Przestaniu
‘moralnemu zawartemu w utworze towarzyszy¢ musialo
formalne piekno.”” Oznacza to, ze archaiczni Grecy
stawiali znak réwnosci miedzy prawda a pieknem.

54

W Odysei Alkinoos przyrownuje Odysa do dobrego
spiewaka (11, 367-368), podkreslajac piekng forme
i sensownos¢ jego stéw. Stowo poetyckie ma wiec nie-
jako podwojny wymiar. Z jednej strony uwodzi i ocza-
rowuje stuchaczy swoim pieknem, z drugiej — przekazu-
je prawde, ktéra Muzy sankcjonuja swoim autoryte-
tem. Piekna wypowied? musi wiec by¢ wypowiedzig
madra, a madra wypowiedz jest wiarygodna i przynosi
stuchaczom wiele pozytku. I chociaz juz Hezjod stwier-
dzeniem, ze Muzy umieja méwié rzeczy nieprawdziwe
podobne do prawdy?® (Th. 27-28), sankcjonuje obec-
no$é fikcji w dziele literackim, pojmuje ja jednak w ka-
tegoriach prawdopodobiefistwa?®: opowiedziana histo-
ria moze by¢ zmyslona, ale by opowiedzenie jej spelni-
lo swoj cel, musi posiadaé znamiona prawdopodobien-
stwa (choé nie zdarzyla sie¢ ona naprawde, to jednak
moglaby sie zdarzyé).

W Odysei Alkinoos mowi do Odyseusza: ,nie jeste$
oszustem, gdyz twoje stowa majg wdziek”. Deklaracja
taka, ktora Homer kaze wyglosi¢ jednemu ze swoich
bohater6w, pozwala nam lepiej zrozumie¢ oczekiwa-
nia, jakie mieli odbiorcy poezji wzgledem artystéw,
ktorych szanowali i podziwiali. Szukali oni mianowicie
w ich dzielach prawdy i wzoréw do nasladowania, mo-
ralnego wsparcia i rozwigzania roznorakich dylema-
tow. Takie zapotrzebowanie ze strony odbiorc6w na-
rzucalo tworcom przyjecie roli nauczyciela, a wyjscie
naprzeciw postulatom odbiorcéw gwaranowalo im po-
wodzenie i stawe.

Mielibysmy jednak falszywe wyobrazenie o modelu
poetyckiej komunikacji, gdyby$my poszukiwanie wiedzy
przez archaicznych odbiorcow dziet literackich sprowa-
dzili do intelektualnej percepcji utworéw, nastawionej
na czerpanie z poematow wiadomosci, ktére mogg sie
okazaé uzyteczne w powszednim zyciu kazdego czlowie-
ka. Racje ma Verdenius®, ktory twierdzi, ze stuchacze
epos6w Homera bardziej zainteresowani byli samg opo-
wiescig o gniewie Achillesa, jego zranionej dumie i mo-
ralnej przemianie, kolejnymi wedréwkami Odyseusza
przezywajacego fascynujace przygody, anizeli byli nasta-
wieni na zdobywanie takich czy innych pragmatycz-
nych informacji.’! Wiedza przekazywana im przez
wieszczOw przyswajana byla przez nich niejako sponte
sua. Estetyczna kontemplacja dziel literackich, zwtasz-
cza za$ zachwyt, jaki rodzil sie w sercu odbiorcy dla
kunsztownie ulozonej opowiesci aojda, sprzyjat powsta-
waniu emocjonalnych reakcji na tresci w niej przekazy-
wane. Te z kolei przechodzily z biegiem czasu w obiek-
tywny oglad i ocene przedstawianych w utworach po-
staw, zachowan i stanéw. Racje ma Jaeger’?, nazywajac
autora lliady i Odysei wychowawca, podobnie jak nie
mozna odmoéwié stusznoéei stanowisku Havelocka®,
ktéry nazywa oba eposy encyklopedia. Obaj uczeni
traktuja jednakze edukacyjny aspekt oddziatywania po-




e ————

Krystyna Bartol ¢ PAIDEIA POETOW

ezji na odbiorce jako cel realizowany poniekad w ode-
rwaniu od innych zadan, jakie stawiali sobie archaiczni
tworcy wzgledem swoich stuchaczy. Wydaje sie tymcza-
sem, ze paidei¢ greckich poetéw mozna wlaéciwie zrozu-
mie¢ jedynie w $cistym powiazaniu z pozostalymi zada-
niami sztuki poetyckiej. Dydaktyczne aspiracje poetow
realizujg si¢ poprzez sktonienie odbiorcy do kontempla-
cji treéci przekazywanej w utworach literackich. Impul-
sem za$ do glebszego zastanowienia sie nad zawartymi
w utworach warto$ciami pragmatycznymi (uzytecznymi
w zyciu) jest odczuwanie przyjemnoéci plynacej z obco-
wania z pieknym slowem.** Rozdzielenie obu aspektow,
estetycznego i dydaktycznego, jest tworem hellenistycz-
nych teoretykéw, ktorzy nie potrafili zaakceptowaé
pierwotnego, genetycznego polaczenia przyjemnosci
i uzytecznosci. A zwiazek ten byt wszechobecny w §wia-
domosci archaicznego Greka, zaréwno poety-nauczy-
ciela, jak i thumu jego uczniéw-stuchaczy.

Na zakoficzenie powr6émy raz jeszcze do wspomnia-
nych na poczatku mojego wystapienia dwoch komple-

| mentarnych wzgledem siebie wymiaréw socjologiczne-
\ go fenomenu, jakim byla grecka paideia — jednostkowe-
| go i ogodlnospotecznego. Jako kwintesencje pogladéw
! dotyczacych miejsca artystycznej dziatalnosci czlowieka
w systemie ogolnej kultury zacytujmy w przekladzie dwa
dystychy ze zbioru Theognidea (ww. 769-772):

Nie wolno studze Muz, co boskim jest wieszczem,
Strzec zazdroénie zdobytej wszelakiej madrosci.

Trzeba, by chcial si¢ nig dzieli¢ z innymi.

Bo, gdy on sam jeden jg zna, jakiz pozytek z niej plynie?

Przypisy

Znaczenie tego terminu szczegdlowo omawiaja H. Koller, EN-
KUKLIOS PAIDEIA, Glotta 34, 1955, 174-189 i H. ]. Mette,
ENKUKLIOS PAIDEIA, Gymnasium 67, 1960, 300-307 (=
Kleine Schriften, hrgs. A. Mette, B. Seidensticker, Frankfurt
am Main 1988, 120-127).

Jak trafnie ujal W. Lengauer, O poezji u starozytnych. Na mar-
ginesie antologii Jerzego Danielewicza, ,Literatura na $wiecie”,
8-9, 1996, 411

Teorie te zwiezle omowil D. A. Russell, Criticism in Antiguity,
London 1981, 69-83. Liczne uwagi na ten temat zawarte zosta-
ly w The Cambridge History of Literary Criticism, Vol. 1: Classi-
cal Criticism, ed. G. A. Kenney, Cambridge 1989, passim.
Antyczne testimonia na ten temat zebrata i omowita G. Lana-
ta, Poetica preplatonica, Firenze 1963. Zob. tez R. Harriott, Po-
etry and Criticism before Plato, London 1969 oraz H. Maehler,
Die Auffassung des Dichterberufs im frithen Griechentum bis zur
Zeit Pindars, Gottingen 1963

Szczegélows analize tych scen przedstawil A. Kambylis, Die
Dichterweihe und ihre Symbolik. Untersuchungen zu Hesiod, Kal-
limachos, Properz und Ennius, Heidelberg 1965

Odnaleziona na Paros w kultowym okregu poswieconym Ar-
chilochowi inskrypcja pochodzi z III w. p.n.e. Po raz pierwszy
zostata opublikowana przez N. M. Kondoleona, Archaiologike
Ephemeris 1952, 32-95. Pelny tekst inskrypcji wraz z przekla-
dem angielskim znalez¢ tez mozna w D. E. Gerber, Greek Iam-
bic Poetry From the Seventh to the Fifth Centuries BC, Cambrid-

55

21
22

23
24
25
26

ge (Mass.)-London 1999, 16-25. Podzielone sa zdania badaczy
co do tego, czy sam Archiloch wspominal w swoich utworach
to misteryjne przezycie. M. Lefkowitz, The Lives of Greek Poets,
London 1981, 27 uwaza, iz autor inskrypcji Mnesiepesa za-
czerpnal opowieéé o Archilochowej Dichterweihe z poezji tego
jambografa. J. Fairweather, Traditional Narrative, Inference and
Truth in Lives of Greek Poets, w: Papers of the Liverpool Latin Se-
minar 4, 1983, 333, 336 uwaza ja za wymys! pozniejszych bada-
czy literatury.

W przypadku Teogonii Hezjoda badacze nie sg zgodni, czy opi-
sane przez poete z Askry spotkanie z Muzami traktuje poeta
w kategoriach snu, czy jako rzeczywiste przezycie. Na ten temat
— zob. Kambylis, op. cit., 55-59 i M. L. West, Hesiod. Theogo-
ny, Oxford 1988, 158-159

Por. Pfister, RE, Suppl. IV, szp. 277-279, s. v. Epiphanie.
A.P.9,64; 11,24

Na ten temat — zob. Kambylis, op. cit., 38-46

Przektad J. Danielewicza, Liryka starozytnej Grecji, Warszawa-
-Poznan 1996, 161

Por, II. 15,117.

Szczegdlowo oméwit go N. B. Crowther, Water and Wine as
Symbols of Inspiration, ,Mnemosyne” 32, 1979, 1-11.

Analize tego utworu przeprowadzitam w artykule TON ANA-
KREONTA MIMOU. Einige Bemerkungen zum Carmen Ana-
creonteum [w:] ,,Antike und Abendland” 39, 1993, 64-72.

Na ten temat — zob. Kambylis, op. cit., 191-204

Zob. Z. Ritoodk, Dichterweihen, ,,Acta Classica Universijtatis De-
breceniensis” 6, 1970, 17-25

M. Griffith, Contest and Contradiction in Early Greek Poetry, w:
Cabinet of the Muses. Essays on Classical and Comparative Lite-
rature in Honor of Thomas G. Rosenmeyer, eds. M. Griffith, D.
J. Mastronarde, Atlanta 1990, 188-189 nazywa te trzy katego-
rie madrosci ,factual, moral, and aesthetic”.

Por. Lanata, op. cit, 14 oraz G. Walsh, The Varieties of Enchant-
ment. Early Views of the Nature and Function of Poetry, North
Carolina 1988, 13

W. J. Verdenius, The Principles of Greek Literary Criticism,
~Mnemosyne” 36, 1983, 39

Wierzenia dotyczace dziafalnosci artystycznej mitycznych po-
etow omowit J. Platthy, The Mythical Poets of Greece, Washing-
ton D. C., 1985. .

Przeklad M. Brozka, Pindar. Ody zwycigskie, Krakéw 1987, 142.
Na ten temat — zob. uwagi B. K. Gold, Literary Patronage in Gre-
ece and Rome, Chapel Hill-London 1987, 16-17, ktéra stwier-
dza: ,the bard occupied a rather unique position even from the
start. He was supported by the court and therefore was depen-
dent on men of position and power (...). And yet his skill was
great enough so that he commanded respect and honour (...).
He was both despised by men for his dependent social and eco-
nomic position and honored by them for his artistry”.

Przeklad W. Appela, w: Danielewicz, op. cit., 474-475
Przektad J. Danielewicza, op. cit., 411

Harriott, op. cit., 106

Przektad ]. Parandowskiego, w: Homer. Odyseja, Warszawa
1972, 191

Zwiazek prawdy i pickna omawia Verdenius, op. cit., 25-32.
Na temat interpretacji stow Hezjoda — zob. Walsh, op. cit., 22-
36

West, op. cit., 163 okresla ten rodzaj wypowiedzi poetyckiej ja-
ko ,the sort of fiction that can be believed in”.

Verdenius, op. cit., 34

Badacz tent, ibidem, méwi o ,an educational by-purpose”.

W. Jaeger, Paideia, vol. 1, Berlin-Leipzig 1934, 63

E. Havelock, Preface to Plato, Oxford 1963.

Zwiazek funkcji estetycznych i pragmatycznych omawia Rus-
sell, op. cit., 92






