Zbigniew Benedyktowicz

SYMBOL W ETNOGRAFII

,,Zbedng jest rzeczg tlumaczyé, dlaczego porozumienie co
do sensu stowa ’symbol’ moze byé cenne dla wszelkich badan
nad sztukg czy literaturg” — pisal niedawno Marcin Czerwiiski
w swoich rozwazaniach, zatytulowanych Symbol dzisiaj.! Jakiej-
kolwiek odpowiedzi nie udzieliliby$my na pytanie: ,,czy porozu-
mienie takie jest w ogdle mozliwe?”’, nie mniej cenng wydaje
sie nam dzisiaj kazda préba prezentacji réznych stanowisk
w rozumieniu tego, czym jest symbol.

Wiele studiéw powstalych i podejmujacych wcigz na nowo
rozwazania nad symbolem odzwierciedla i potwierdza w pelni
te potrzebe precyzacji zaréwno samego terminu ,,symbol”’,
jak 1 potrzebe ustawicznego drgzenia sonsu symbolu. I chociaz
studia te podejmowane sg na réznych polach badawczych, formu-
lowane w réznych jezykach, to znalezé mozna w nich wiele
punktéw stycznych, wiele podobnych intuicji, zbiegajacych sie
linii rozamowar, wiele wystepujgcych w nich wspolnych moty-
woéw i podobnych probloméw. Jeszcze wige bardziej zbedna
rzeczg byloby tlumaczenie pozytkéw, jakie z obcowania z tymi
studiami, mogg wynics¢ przedstawiciele etnografii, etnologii,
antropologii kultury — dziedzin, ktére tyle wniosly i wnoszg
nadal do badann nad symbolem. Dlatego tez w tym numerze
,,Polskiej Sztuki Ludowej”, poSwigconym symbolowi, a tym
samym pomys$lanyin jako hommage dla uczczenia twdrezosci
naukowej wielkiego badacza my$li i1 wyobrazni symbolicznej,
wielkiego znawcy mitu i symbolu, jakim byl rumuniski uczony
Mircea Eliade, ktéry zmarl w 1986 roku, nie powinno, moim
zdaniem — obok innych wypowiedzi i tekstéw zgromadzonych
przez redakcje, tckstéw czy to filozofa, czy to teologa, czy
semiotyka —- zabrakngé pytan o miejsce, o rozumienie symbolu
w etnografii.

W przywolanym tu artykule Marcin Czerwirski wielokrotnie
zwraca uwage na niechgé zywiong wobec symbolu przez nauke,
na dystans, a nawet antagonizm pomiedzy nimi: ,,0 ile wobec
jezyka prymarnego nauka zachowuje sie tylko po czeéci jak
przeciwnik, w stosunku do symbolu jest w opozycji catkowite]
{...)"2. Pisze tez dalej: ,,Rzeczywiscie w ciagu wiekéw wzrastala
nieustannie rola wypowiadania dyskursywnego w bardzo wielu,
jesli nie wszystkich dziedzinach zycia spolecznego. Nauka taka,
jakg ja dzi§ widzimy (czy jak jg widziano jeszcze wezoraj),
zakwestionowala powage wypowiadania symbolicznego’3.

Gdy idzie o etnografie i jej stosunek do symbolu, to chociaz
sytuacja od poczatku byla tu bardziej skomplikowana, nie
odbiegala w zasadzie od tego ogdlnego wzorca nauki. Najbardziej
dobitnym dzi§ tego dowodem jest brak hasta ,,symbol” we
wspblezesnym Slowniku etnologicenym*. W odpowiednim dlan
miejseu autorzy odsylaja nas do terminu: ,,znak”. I chociaz
samo slowo symbol pojawia sie wiole razy na kartach tej ksigzki
w najrozmaitszych miejscach, zlaczeniach, odmianach i kon-
tekstach (np. w haslach , kultura symboliczna’’, ,,mit", ,,sacrum—
profanum”), i chociaz sutorzy w tych réznych miejseach pod-
kreslajg role jaka pelni symbol w kulturze, tak jak chocby to
czyni Zofia Sokolewicz w hasle ,,antropologia komunikacji”: —
,,(...) Dowodzi si¢ (S.K. Langer), Ze tormin znaczenie we wszyst-
kich jego odmianach, jest dominujacym terminem naszych
czasé6w, a — znak, symbol, oznaczanie, komunikowanie sig
nalezg do naszogo obiegowego zasobu intelektualnego. Terminy
te co najmniej od lat sze$édziesigtych XX w. sa wprowadzane
do nauk etnologicznych.” —— to na préino szukalibysmy od-
sylacza do ,,symbolu’ czy ,,symbolizmu’’, jako jednego z licznych
wymienionych przez autorke kierunkéw, ktére zajmujg sie

badaniem symboli.® Obrazowo powiedziawszy, w tym najéwiez-
szym kompendium wiedzy na temat termindéw etnologicznych
,symbol” rozsypal sie 1 ukryl poéréd wielu haset stopiony ze
,,znakiem”. Gdy zaé spojrzy sie pod haslo ,,znak”, to wlaéciwie
trzeba by powiedzieé, ze zostal on tam wepchnigty, czy lagodniej:
,swlozony’. Bo mimo, ze pisze si¢ tam: ,,Za specjalng grupe
znakow symbolicznych mozna uznaé¢ takze symbole’ 1 wspo-
mina takze o tym (poprzestajac na przywolaniu jedynie E.
Cassivera 1 S. K. Langer), ze ,,Pojecie symbolu wystepuje czesto
w ramach szerszej koncepeji czlowicka pojmowanego jako
animal symbolicum”, to z 9 szpalt hasla po$wigconego znakowi,
miejsce jakie przeznaczono na symbol zajmuje zaledwie pdét
szpalty.® W ten sposéb, mozna powiedzicé, symbol pochloniety
zostal przez znak.

Tymezasem wielu autoréw ~— jak np. . Ricoeur, M. Bachtin,
8. Awierincew i in. — w charakterystykach symnbolu akcentuje
wlasnie rdéznice pomiedzy znakiem i symbolem. Ricoeur w swej
analizie cidetycznej rozwazajaccj specyfike symbolu w zesta-
wieniu ze znakiem, alegorig, mitem: ,,Symbole sa niewatpliwic
zngkami (...) lecz nie kazdy znak jest symbolem”’. Podobnie
i Awierincew piszge o symbolu jako uniwersalncj kategorii
estetyki, powiada, iz najlepiej daje sie on odslonié przez przeciw-
stawienie z przyleglymi doni kategoriami: z jednej strony —
z obrazem, z drugiej zaé — ze znakicm.?

Ale czy w ogodle slownik wspélezesnej (czy wezorajszej) nauldi,
o ktérej pisal Marcin Czerwinski, nastawione] wylacznie na
,usuwanie niejasnosci’, znajgcej tylko jedem sposoéb wypowia-
dania: ,,dyskurs spelniajacy wyostrzone kryteria eksplicytyw-
nosci”’, mnauki ,,bronigcej si¢ przed inigotaniem scnsu’, jest
w stanie przyjaé i pomiescié w sobie tak nieprecyzyjne, nicjasne
1 niedomknigte zdania 1 sentencjo jak te, ktore znalezé mozemy
u niestrudzonych badaczy symbolu, a ktdére, wedlug mnie,
najlepiej moga nas przyblizyé do tego, co jest istoty jego:

»»Slowo 1 obraz — (lub przedmiot — méglby dodaé w tym
miejseu etnograf, wtr. Z. B.) — sg symboliczne wtedy, kiedy
zawiera si¢ w nich co$ wiecej niz to, co da sig w nich rozpoznaé
na plerwszy rzut oka’ (C. G. Jung).®

,,Nie tylko my zyjemy w S$wiecie symboli, ale i §wiat symboli
zyje w nas” (J. Chevalier).10

Czy wreszcie, slownik wspélezesnej nauki méglby pomiescié
zdania, ktérych prawde w swoim doswiadcezeniu egzystencjalnym
potwierdzié mogloby wielu, a ktérych to zdan sens szczegélnie
zdaje sig byé czytelny i doniosly, gdy idzie o badanie niejasnych
weigz proceséw tworczodel artystycznej (bez wzgledu na to, czy
z tworezoécia ta spotykamy sie w kregu sztuki prymitywnej,
ludowej czy wysokiej):

,sWeale nie jest tak, ze ozdabiamy swoje doswiadczenia
symbolami, ale o wielo bardziej tak, Ze to one wspdlpracujg
z naszym doswiadczeniem poprzez procesy pokrewienstwa,
ktére tylko czeSciowo rozumiemy. Symbolizowaé to znaczy
skladaé z przeplywajacego strumienia doswiadezen te ezgstki
i elementy, ktore — gdy zjednocza si¢ —- tworzg luminiscencje,
czasowe lub trwale promienie, w ktorych cze$é Kosmosu, kat
naszego zamicszkiwania lub jaki§ ciemny, podziemny labirynt
rozjasni sie. {...) W kazdym badZ razic pierwsza syntaksa okreslo-
nego, weielonego ducha jest syntaksa symboli.”’t!

Jak juz powiedzialem, stosunek etnografii do symbolu byl
od poczgtku skomplikowany. Z jedne] strony etnografia jako
nauka naéladowala i realizowala 6w ogdlny wzorzec nauki nasta-
wionej opozycyjnie wobec symbolu, z drugiej za& strony, ze

145



\vzglqdu na przedmiot 1 obszar swych zantercsowan nie tyiko
dokumentowala, ale i przyswajala jednostronnie zorientowane]
eywilizacji  curopejskiej swiat mysli 1 wyobrazni mityecznej,
Ltwory plerwotnego umysiu”, jezyk mitu i symbolu. Odkrywata
je na nowo, z biegicin czasu voraz bardziej wnikliwie i §wiadomie,
rozpoznajac icli warto$é poznawecza, bogactwo i glebig. By
pokazaé wyraZniej owa zlozonoéé stosunku etnografii do symbolu
chelatbym  poshuzyé  sig zestawicniem dwu  obszornicjszych
cytatéw. Pierwszy zaczerpniety jest z klasycznego dziela etno-
graficznego. Drugi za$ pochodzi z T'raktatu o historiv religii
Mircea Eliadego. Przez zestawienie to chee pokazaé, jak w kla-
syeznym tckscie etnograficznym jego autor bliski jest Elia-
dowskieriu opisowl 1 rozumieniu symbolu, jak na wiele lat przed
Eliadem opisuje to, co autor T'raktaiu nazywa ,hierofanig’.
Potem powrdcq do pierwszego cytaftu ujawniajgc autora-etno-
grafu i dalszy ciag jego wywodéw, by pokazad jak zgodnie z przy-
jeta konwenejy naukows obracajg si¢ te wywody przeciw symbo-
lowi. Jak konwengeja ta, przyjeta przez tegoz etnografa, prowadzi
go do giebokiej sprzecznosel pomigdzy prawda zawartq w ma-
teriale a jego interpretacia.

Etnograf:
»Jak juz po czoiel wiemy, nie tylko cechy (np. twardosé, ostrosé
(...), alo nawet i funkcje (...) pewnych przedmiotow (...) bywaja

przez prymity wuy, nicodwiecony umysl w ten sposob,

pojmowune
jak gdyby stanowily — moéwiqe naszym jozykiem -
dzaju skoudensowuncj materil ezy onergii, thwigee] w owych
Dzieki temu kazdy

— ¢of W rO-

przedimiotach lub nawel z nimi tozsanicj.
taki przedmiot moze hyé¢ 1 bywa ujmowany przez niecywilizo-
wany unys! z dwu lub nawet kilkku stron. Kamien, powiedzmy,
albo kawalek zelaza sg m. in. zwyklym kamicniem czy kawalkiem
zelaza, ale oprdcz tego moga by¢ tyvm, co my nazwalihyiny
skondensowana moca, twardoscig. odpornosecia; ciernn jest cier-
nicm, lecz poza tym mozo byé streszczona ostroiciy ezy tez
funkeja klucia; zamek niewgtpliwie jest zamkiem, ale jext ez
streszezong funkejg zemykania; jujko — (o m.in skondensowane
zycio In statu nascendi, a podwéjny klos Iub orzeeh itp. to m.in.
skondensowany spér, czyli mozno$é, plennosé (a przez to 1 szezei-
cie). 1td.”

M. Eliade:

,,Tam na przyklad, gdzie méwi sie o ’kuleie kamieni’, nie wszystkie
kamnicnic uwaza sig za Swigte. Zawsze spotykamy tylko pewne
karnienie, ktére czei =i¢ z racji ich ksztaltu, wielkosei lub powigzan
obrzedowych. Zobaczymy zveszty, ze nie chodzi tu o kult kamicni
i ze owe kamienie sg czezone o tyle tylko, o ile nie sg juz zwyklymi
kainieniami, lecz hicrofaniami, a wige czyms innym niz zwyklymt
jprzedmiotemi’. (...) Jakis przedmiol staje sie przedmiotem
sakralnyni o tyle o ile weicla on (tzn. objawia) coé innego, co$
rézuego od siebie. Na razie obojetne jest, czy te ,innosé’ nalezy
przypisa¢ oryginalnemu ksztaltowi, czy tez skutecznosei lub po
prostu ,mocy’, ezy tez wywodzi si¢ ona z uczestnictwa (party-
cypacji) tego przedmiotu w jakimé symbolizmie, czy tez wynike
z obrzedu konsekracji, ezy tez dobrowolnego lub niedobrowolnego
umieszezenia przedmiotu w obszarze przepojonym sakralnoscig
(strefa $wigta, czas $wiety, jaki§ ,przypadek’: pioran... itp.)”!2

Wréémy zatem do pierwszego cytatu zaczorpnietego (jak
mozua bylo od razu sie domy$led) z Kazimierza Moszyriskiego
Kultury ludowej Stowian, bo on to bowiem jest autorem togo
fragmentu, tak bliskiego i pokrewnego w duclu z tekstem M.
Eliadego... i zobaczymy do jakich zaskakujacych i kontradykto-
rycznych wnioskéw moze prowadzié. Swiadomio powtarzam
urywki tego znanego juz nam fragmentu, by oddaé wiernie owo
spoiwo z nastgpnym akapitem mieszezacym wnioskl. By oddaé
wiernie caly dramat zawarto] w nich kontradykeji.

,5.-. Kamien, powicdzmy, albo kawalek zelaza sg m.in. zwy-
klym kamieniem czy kawalkiem zelaza, ale oprécz tego moga
byé tym, co my nazwalibyéiny skondensowany moca, twar-
doscig, odpornoscig (...) jajko -~ to m.n skondensowane
zycie in statu nascendi, a podwdjny klos lub orzech itp. to
m. in. skondensowany spoér, czyli moznosé, plennosé (a przez

to 1 szezedecic). ltd.

146

Absolutnic hezsporne 1 przy iy niezliczone przykiudy
podobnych pojeé zachowaly sie u wszystkich nico$wieconych
ludéw zamieszkujgcych ziemie. Jednym z najjaskrawszych
bledéw w etnologii jest zbywanie oméwionych tu twordw
prymitywnego umystu przez poslugiwanie sie terminem:
symbol; nie znam w etnologii naiwniejszego pogladu nad
ten, ktory glosi, ze powiedzmy, podwéjny klos gra w ludowoj
magil rolg symbolu plodnofci czy plennosci, jajko — symbol
zyela itd.’13

Nie wystarczy poprzestad na przytoczeniu tego jeszeze jednego
przykladu opozyeji nauki wobec symbolu, przybierajacej wrecz
sig  wniknadé
w intencjo tych tak zaskakujgco sprzecznych wnioskéw. Co sie

ksztalt antysymbolicznego manifestu. Staram
za nimi kryje? Co nie pozwala Moszyriskiemu opisanych przez
nicgo przed chwilg tworéw symbolicznych uznaé za symbole ?

Przede wszystkim mamy tu do czynienia z pewnym anachro-
nlcznym juz dzisiaj rozumienicm symbolu. Bronige etnografii
przed symbolem ~— mozna domyé$laé si¢ — Moszyriski broni ja
przed zagrazajacym jej niebezpicczenistwom zbytniej poetyzacji,
przed inwazja npadmicrnci literackoéel 1 zalewemn pieknodu-
chostwa. Moszynski przestrzega przed pokusg traktowania tych
wiorzen czy, jak powiada, tych , tworéw prymitywnego umystu’
jako metafor, praestrzega przed stosowanicm do nich jakich$
alegoryeznych interpretacji i wykladni. Musimy pamigtaé, ze
anutor Kultury ludowej Slowian pisze ja. a zwlaszeza te partie
dotyczgee kultury duchowej w czasie nieslabngceyeh i coraz to
ozywajacych sporéw, co do symbolicznego czy ,,imaginacyjnego’’
Wesela Stanistawa Wyspianskiego,
gdy wciaz mnozg sig najrozmaitsze ,,symboliczne’ interpretacje

charakteru konstrukeji
tego dramatu, i gdy do ogloszenia, nie majacego sobie rownych,
studium Stanislawa Pigonia Godele z zaswiata na Weselu, w ktérymn
pojawi sig odsylacz do etnografii i do Swiata kultury ludowej,
weigZ jeszeze dulelko.'* Autorowi Kultury ludowej Slowian wresz-
cle, jako praktylkujgcemu poccie!®, znane musialy byé naj-
rozmaitsze losy 1 przygody symbolizmu na gruncie poezji, nie
wylaczajac owego skrajnego wynaturzenia jakie osiggnal symbo-
lizm w poezji rosyjskiej (choéhy w twérezosei A. Bielego, tooro-
tyka tego ruclu, autora pracy Symwolizm, 1910).

Tak wiee mozna podejrzewaé i domyslaé sig, ze gdy Moszyriski
uzywa slowa ,,symbol”, to symbol jest tu dla niego synonimemn
poctyckiej przenoéni, metafory, mozc nawet alegorii. W kazdym
hadz razie symbol w te] perspektywie jawl sig jako cod nie osa-
dzonego w ctnograficznym konkrecie, joko co$ abstrakcyjnego,
arbitralnego, zaleznego wylgeznie od czlowieka, od twércy badz
interpretatora symbolu i dowolnic przez tegoz twérce badz
interprotatora powolywanego. Jawi si¢ w tym ujeciu symbol
przede wxszystkim jako cos od Swiata Lkultury ludowej nicskoii-
czenie odleglego, jako co$ litorackiego 1 wymyslonego, wylacznie
jakby zarczerwowanego dla wyraf‘nowanej czy przerafinowanej
tworezosei umystowej. Niecheé wiec Moszynskiego do terminu
ku hadaniom empiryeznym

,»,8ymbol”’, ZWrot,

i opisowi tych pojeé i ,,tworéw psyechicznyeh”, tak charakterys-

postulowany

tycznych dla wszystkich nieo$wieconych ludéw i dla $wiata
kultury ludowej, ktérycl przyklady przed chwilg przytaczal,
moze przyporminadé te samg niccheé i byé odwzorowaniem krytycz-
nej postawy wobec symbolizmu jaka pojawita sie na gruncie po-
ezji i w estotyee nurtu ,,nowej przedmiotowoséei’” (Die neue Sach-
lichkeit), poéréd przedstawicieli akmeizmu, czy z jaka spotykamy
si¢ u powracajacego do antycznycli 4rédel pojmowania symbolu
Osipa Mandelsztaina, ktéry 6w literacki i poetyecki symbolizm
opatrywal wrecz mianem ,)zesymbolizmu™.1® Byé moze wiec
owyg nicchedé do symbolu u Moszyriskiego, przy jednoczesnym
postulacie rzeczowego opisu tworzywea tych pierwotnych pojeé,
ma to samo “4rédlo 1 w praktyce nie tyle jest powodowana nie-
checig wobee symbolu w ogéle, ile niechecia wobee mozliwosei
»lze-symbolistycznych’™ interpretacji zagrazajacych ctnografii.
Jakkolwiek daleko nie wnikalibytiny w intencje autora Kultury
ludowej Slowian, jakkolwiek nie tlumaczyliby$my sobie jego
niech¢ei wobee terminu ,,symbol”, fakly pozostaja faktami. —
Mimo, ze we wstepnych rozwazaniach do toméw kultury ducho-



wej'7 Moszyriski z wiclka ostrosnodeis i z wicloma zastrzezeniami
przyjmuje zalozenie, iz niemozliwe jest méwié o postepie w religii
i sztuce (przynajmnicj w takim znaczeniu postepu, o jakim
byla mowa w poprzedzajscym tomie, w odniesieniu do kultury
materialnej), to zza przytoczonego fragmentu, gdy mowa o sym-
bolu, jak i z calego opus wyraZnie rysuje sie ostry podzial na
swiat czlowiocka pierwotnego, nieo$wieconego, prymitywnego
umysha i §wiat czlowieka kultury pisma, rozwinigtej cywilizacji,
éwiat, do ktérego nalezy tez i wspélezesny badacz. Pomiedzy
obu Swiatami istnicjo przepasé. Oczywiscie zhednym byloby
przypominaé, ze w tej koncepeji éw pierwszy $wiat pozhawiony
jest myAlenia symbolicznego i symbolu w takim sensie, w jakim
moze on wystepowad i pojawiaé sig w éwiecie drugim. Wyostrza-
jac jeszeze bardziej te kwestie i stawiajgc karykaturalnie moze
brzmigcee pytanic: ,,czy chlop (czlowiek zamieszkujacy 6w $wiat
pierwotny) moze mysleé symbolicznie?”’ — Moszynski udzicla
niejako w tym fragmencie i w wielu innych micjscach jedno-
znaczne] odpowiedzi — ,.nie moze”. ,,Nic takiego jak symbol
w pierwotnym umyéle nie istnieje’.

Pare wierszy dalej od cytowanego fraginentu, odrzucajacego
mozliwoéé symbolicznych interpretacji w etnografii, Moszynski
odslania owa przepasé dzielaca $wiat prymitywnego, pierwotnego
czlowieka od Swiata czlowicka eywilizowanogo, czlowieka wspol-
czesnego, piszge dostownie:

,»Nie sposéb calkiem dokladnie oddad

clhicznych, z jakimi zapoznajemy sie w tej chwili. Ich zupelnie

istotg twordw psy-

elementarna, zywiolowa prostota nie daje sie ujaé w nasze
Scisle pojecia. W kazdym razie nic nalezs one do $wiata,
gdzie wladaja jasne sady i trzeiwe mysli, lecz do calkiem
odmionncgo, ktérego korzenie, pnie 1 rozgalezienia tkwig

w podéwiadomnici,
) 18

a oczom naszym ukazujg same tylko
wierzchotki’.
Tym razem znéw, w éwietle tych stéw, odrzucony przed chwila,
nie majacy prawa istnicé w éwiecie pierwotnego czlowieka,
a mozliwy jedynic w $wiecie wysokiej kultury i wyrafinowanej
dzialalnoéei umyslu, ,,symbol” jawi sie jako synonim, jesli nie
precyzyjnégo, jasnego 1 jednoznacznego to z pewnodcig zwartego
trosciowo, mvslo“ego pojecia. MOSzynskl, wielokrotnio opisujac
dnleJ te tak odmicnne i odlegle od $wiata badacza twory pry-
1tywnego um§€1u, ZWTaca uwagQ na cechu]qcy je brak wy-
razistodei pojeciowej, na zmiennosé i przelewnoso zawartyeh
w nich treéei, na liczne niekongekwencje w przypisywaniu tym
tworom prymitywnego umyslu najrozmaitszych, czgsto sprzecz-
nych ze sobg znaczen, w towarzyszgeych i ludowych interpre-
tacjach.
Reasumujace: symbol w rozumicniu Moszyiiskiego jawi sie
z jednej strony jako co$ abstrakeyjnego, mnierzeczywistego,
dalekiego i oderwanego od konkretu, z drugicj zaé strony jako
coé zblizajacego sie do jednoznacznosci jaka cechuje myslowe
pojecia. W obn przypadkach symbol ma charakter raczej inte-
lektualny. Symbol nic

wystepuje w rzeczywistobei kultury

czlowieka pierwotnego, a przynajmniej nie w takiej roli i nie
w ten sam sposob jak w kulturze czlowieka nalezacego do roz-
winigtej cywilizacji. W innyeh miejscach dziela Moszynskiego
symbol wystepuje jako synonim znaku badZ pojawia sie w roz-
wazaniach dotyezacyelr zdobnictwa.

Poswigeitern tyle uwagi i miejsca rozwazaniom Moszyn-
skiego nie tylko by wskazadé na zrédla glebokiej sprzecznosei
pomiedzy tym co uzyskal on w materialowym opisic ludowych
magiczno-religijnych  wierzen a  wnioskami, do ktérych
w swym dziele dochodzi, i nie tylko dlatego by pokazad jak
pewne, z géry przyjete. historyeznie uwarunkowanc 1 ograniczone
rozumienie symbolu, a takze z gdry powziete zalozenie, nie
pozwalaja mu uzyé terminu ,,symbol” w odriesienin do owych
wierzen i zjawisk nalezacyeh do duchowego dziedzictwa kultury
ludowej. Przywolalem tu rozwazania Moszynskiego takze dlatego,
ze prezentowane przezen rozumienie symbolu, pomimo ze nazwa-
lem je juz dzié anachronicznym, odcisnelo swoje wyraZne pigtno

na stosunku etnografii do symbolu i nadal w rozmaitych wypo-

Nadal,
pomimo wiclostronnego rozwoju wspolezesnych badan nad mitem

wiedziach po dzis dzienn znajduje swe kontynuacje.

i symbolem, daje sie obserwowa¢ w etnografii niecheé i rezerwa
wobee symbolu 1 symbolicznych interpretacji. Nadal symbol
1 symbolizm traktuje sie jako cod nierzeczywistego, abstrakeyj-
nego, dowolnego i odloglego od éwiata ,,autentycznej” kultury
ludowej. Podstawowe za$ zalozenic przyjete przez Moszynskiego
j wyzierajace zza jego rozumienia symbolu, mméwigce o zasadni-
czoj odmiennoéci pomigdzy $wiatem picrwotnego ,,prymityw-
nogo” czlowieka a Swiatem czlowicka wspélezesnego (Swiatem
badacza), w nicco zmodyfikowane] formie weiaz sig utrzymuje.
Modyfikacja ta polega na pewnym przesunigeciu. U Moszyniskiego
symbol istnieje jedynie 1 wylgcznie w $wiecie kultury wysokioj
badZz w obrebie skomplikowanej kultury wspélezesnej, a nio
istnieje w kulturze ludowej. (MoZzna w tym podziale widzieé
odbicie koncepeji Lévy-Bruhla z jego podzialem na $wiat czlo-
wieka prymitywnego, infantylnego, znajdujacego sie w stadium
mys$lenia prelogicznego i $wiat czlowieka cywilizacji). Dla wspél-
czesnego badacza, szczegélnie za$ dla empirycznie nastawionego
etnografa, dla ktérego etnografia zaczyna sie i koriczy na wlas-
nych badaniach terenowych (opatrzonych — w zaleznosci od
wioski, regionu czy tematu — stosownym co najwyzej przy-
pisem do ,,Ludu”, Kolberga, Fischera itd.), a takze czesto i dla
badacza, reprezentanta innych dyscyplin zajmnjacego sie kul-
turg wspolezesnego czlowicka, symbol w swym
jesli kiedykolwiek w ogdle istnial,

odwrotnie:
wymiarze etnologicznym,
to mialo to miejsce jedynie w dawnej kulturzo ludowej (wlasnie
toj z Moszynskiego czy Kolberga) badi w kulturze czlowicka
przeszlosei, czlowieka archaicznego, a obecenie juz tak nie wyste-
puje. U Moszynskiogo symbol w kulturze ludowej joszcze sig nie
narodzil, jeszcze nie uksztaltowal i nie wystepujo; u wislu badaczy
wspdlezesnogei symbolu juz nie ma. Nadal — za Moszynskim —
rozwigzali, rozstrzygnieé i odpowiedzi na pytanie czy chlop
(rsp. czlowiek wspolezesny) moze mysleé symbolicznie poszukuje
sig na gruncie ompirycznych badan terenowych z wiadomym
skutkiem, no bo jesli nie padnie w ,autentycznej”
i interpretacji slowo symbol (a raczej nie pada) to znaczy, ze

wypowiedzi

go tam nie ma. W ten sposéb utrzymuje sie owa przepasé pomie-
dzy czlowiekicm archaicznym a czlowiekiem wspdlezesnym,
chlopem dawnym a chlopem wspélczesnym. Cala strategia
takich wspoélezesnych,
na uzyskanych w wywiadzie eksplicite wyrazonych przekona-

gubi

cmpirycznych badani, opartych jedynie

niach  (wierzeniach, sgdach), czgstokroé 6w wymiar

symbolicznego dzicdzictwa, kaze traktowaé je czesto z gory
jako martwy skansen, nastawiona jedymie na uchwycenie tego
co oden rézne,

indywidualne, oryginalne i jednostkowe. Nic

wiec dziwnego, 7¢ 2 tej perspektywy symbol i syinbolistyczne

interpretacje — juk dawniej u Moszyiskiego - - jawig sie nadal

jako co$ naddanego, abstrakeyjnego, nierzeczywistego, literac-
kiego. Co wiecej, 6w martwy skansen traktuje sie jako skor-
czenie poznany. Symbol nadal — jak dla Moszyniskiego —

(z porspektywy takicj ,,empiryezne)”, anegdotycznej, nie wy-

cliodzaeej poza swiat wioski N, i informatora X., etnografii)

1 : " 7 & 1 1 A L (3 1T > i
+
jest czyms przyniesionym ,,z géry’ przez interpretatora.

Dlatego najwiekszg zasluga prac Mircea Eliadego jest, w moim
przekonaniu to, iz znosza one 6w szbtucznie poglebiany przez
nauke podzial na czlowicka prymitywnego i cywilizowanego,
nie zacicrajge pomiedzy nimi réznie, wskazuja, ze myslenie
symboliczne jest zaréwno udzialem ,.czlowieka pierwotnego”
psychopaty,
i przedstawiciela

dziecka 1 poety, czlonka spolecznosei wioskowsej

cywitlizacji miasta, czlowieka archaicznego

1 najbardziej wspdlezesnego: — joest ceno kousubstancjalne
ludzkim bytem -~ wyprzedza mowe 1 rozum dyskursywny.
Synibol odslania pewne strony ruzeczvwistodcl — najglebsze —
kidra opicraja si¢ wszelkim innym Srodkom poznania. Obrazy,
psy-
chiki; spelniaja pewna funkeje — obnazania najskrytszych mo-

symbole, mily nie sg niecdpowiedzialnymi wytworami

dalnoéei bytu. Dlatego wlasnie zbadante icli pozwala nam lepiej

poznaé czlowicka ’po prostu czlowieka'...”’'?

147



Jak widzieliSmy, na poziomic empiryczilego, matcrialowego
opisu my$l Eliadego zbiega si¢ z mysla Moszynskiego. Jednakze
rozumicnie symbolu jest u Eliadego calkiem odmienne. W prze-
ciwienistwie do Moszyiskiego symbol nie jest ezym$ nierzeczy-
wistym, abstrakcyjnym, zakotwiczony jest zawsze w konkrecie.
O praeach Eliadego i jego rozumienin symbolu mozna by po-
wiedzicé slowami bohatera powiesci Borysa Pasternaka: ,,U
podstaw tego lezy mysl, ze obcowanie siniertelnych jest niesmier-
telne, i ze zycie jest symboliczne poniewaz jest znaczgce’ .20
Rzeczywistodé symboliczna, hierofaniczna jest rzeczywistoscia
,»par exellencc istniejaca’ {moeng, skuteczna), jak w przypadku
hierofanii kamienia (tak jak pojawia siz on w wierzeniach lu-
dowyeh). Symbol nie jost synonimem jednoznacznoéci. Eliade
postuguje si¢ pojeciem symbolu w sposdéb luZny, nieskrepo-
wany i uzywa go czestokroé obocznie z pojeciem obrazu i mitu.
,,Etymologicznie rzocz bioraec wyobraznia imaginatio wigze
sie ze slowem imago (obraz), wyobrazenie, nasladowanie, oraz
zo slowem imitare -- nasladowaéd, odtwarzaé. Wyobraznia,
imaginatio — nasladuje, imituje wzorce — obrazy — odtwarza
je, reaktualizuje, powtarza bez korica. Mie¢ wyobrainie to
znaczy widzieé §wiat w jego pelni, gdyz moc 1 zadanie obrazéw
polega na tym, aby ukazywaé to wszystko, co wymyka sie
koneeptualizacji’’.2! To, co zasluguje tu przede wszystkim na
podkreslenie, to polisemantyczno$é 1 wielowarstwowo$é symbolu
— ,,Prawdziwy jest wiec obraz jako taki, jako zespdl znaczen,
nie za$ jedno z jego licznych plandéw odniesienia’ .22

To podejscie do symbolu rozwija dalej Paul Ricoeur, gdy
w jednym z rozdzialdéw swej hermoneutyki rozwazajgce] te
istotng ceche symbolu — ,,Symbol daje do myslenia”, tak
pisze: ,,Bede wszakze ujmowal symbol w najbardziej radykalnym
sensie, jak Eliade, dla ktérego symbolami s znaczenia analo-
giczne, samorzutnie uksztaltowane i dane; tak si¢ ma rzecz ze
znaczeniem wody jako zagrozenia, kiedy mowa o potopie, oraz
jako oczyszczenia, gdy mowa o chrzcie” .23

Te myél o wielowarstwowoéei symbolu rozwija Ricoeur
takze na innym miejscu, gdy méwi o swoistej ,,niejednoznacznej
strukturze symbolu (w secislym znaczeniu wyrazu ,niejedno-
znaczny'), ktéra nie ma jednego sensu, ktéra przedstawia w zbitee
wiele senséw’.2+

»Ten splot sensdw, to odsylanie jednego sensu do drugiego
domaga si¢ aktu interpretacji (...) i zadanie to bez wzglgdu na
to jakiego slowa uzyjemy by je wyrazié, narzuca nam sama
natura symbolu, ktory jest jakby klgbkiem sensu skladajacyrn

sig z senséw zamknigtych jedne w drugich,,.”,2S

W Egzystencji ¢ hermeneutyce Ricouer opisuje cztery podsta-
wowe figury ,,rozumienia symbolu przez symbol”2¢, Pierwsza
polega na wydobywaniu i zestawianiu wielu wartosci tego samego
symbolu. Druga figura rozumienia bedzie polegala na rozumie-
niu danego symbolu przez jaki$ inny symbol, bedzie ogarniata
tym samym coraz wiekszy krag pozostalych symboli, ktoére
wykazujg pokrewienistwo z danym symbolem (wody, kamienia).
W trzeciej dany symbol rozumieé¢ si@ bedzie przez jaki§ obrzed
i mity, a wigc przez inne przejawy sacrum. Mozna pokazad
ponadto — i to jest czwarta figura rozumienia — jak w tym
samym symbolu ulegaja scaleniu liczne sfery dofwiadczenia.
Perspektywa taka pokazuje jak symbol integrujo rézne plasz-
czyzny — kosmiczng, teologiczna, antropologiczna, egzysten-
cjalna, scalajgc wszystkie te poziomy, ale nie stapiajac ich
w jedno. Takie rozumienic symbolu, jak i taka lektura znaczen
symbolicznyeh, nawigzuje do tego typu hermeneutyki, ktéra
réznie jest nazywana: — , . Hermeneutyks amplifikujaca” (od
ktora
a’.27

lac. amplificare: rozszerzadé, powigkszaé, wzmacniaé),
poszerza symbol, ,,pozwalajac unosié sie sile jego integracji
Hermeneutyka ,,powrotu do zZrédel” (Eliade), ,,powrotu do
rzeczy”’, ,,hermeneutyka sluchania’’?® (Heidegger), ,,hermeneu-
tyke rekonstrukeji” (G. van der Leeuw). — A ktéry to nurt,
obok wspomnianych autoréw prace Bachelarda,
Gilbert Durand
obejmuje wspdlnym mianem, nezywajac ja ,hermeneutyka

remityzacji” -— ,,Remityzacji, to znaczy skupieniu znaczenia

wlaczajge

francuski badacz wyobraini symbolicznej

zbieranego jak grona podezas winobrania (...)”.?° Durand na-
wigzuje tu bezposrednio do jeszcze jednego okreflenia tej her-
meneutyki, jakie znajdujemy u Ricoeura, ktéry nazywa ten
typ podejscia — ,hermeneutyka rekolekeji” —
4 {-..) W najmocniejszym sensie wyrazu ,rekolekeja’; znaczy to
zaréwno ’'to recollect oneself’ przypomnienie sobie, reminis-
cencje, wspomnienie, jak skupienie, zbiérke w tym znaczeniu,
w jakim Heidegger méwi nam, #e legein — moéwié to  takze
legein — skupienie i zbiérka, jak to sam dostrzega w lese w nie-
mieckim Weinlese, czyli winobraniu®.3°

Prace Mircea Eliadego stanowig weiaz wyzwanie dla etno-
grafii i wezwanie do podjecia takich rekolekeji. Dzi§ w obliczu
rozwoju licznych badan nad mitem i symbolem, prowadzonych
z réznych punktéw widzenia — strukturalistycznego, semio-
tycznego, fenomenologicznego®!, i w réinych dziedzinach, jak
choéby w humanistyczne] folklorystyce, po studiach podejmu-
jacych wysilek reinterpretacji materialéw, nie ochroni etno-
grafii chowanie glowy w empiryezny piasek. ., Empiryczna’
etnografia musi uznaé, ze istniejo réwniez empiria symbolu.

PRZYPISY

U M. Czerwiniski, Symbol dzisiaj, ,,Polska Sztuka Ludowa”
1987, nr 14, s. 100

2 Tamze.

3 Tamze, s. 104

4 Stownik etnologiczny, terminy ogdlne pod red. Zofii Staszezal,
Warszawa—Poznail 1987

5 Tamze, s. 26-—27

¢ Tamze, s. 386

7 P. Ricoeur, Egzystencja ¢ hermeneutyka, wybdr, opracowanie
i poslowie Stanistaws Cichowicza, Warszawa 1975, s. 11

8 8. 8. Awierincew, Simwol, (w:) Kratkaja litieraturnaja
enciklopedija, Moskwa 1971, t. 7, s. 826; por. tlummaczenie za-
mieszczone obok.

9 Cyt. za: Gerd Heinz Mohr, Lexilon der Symbole, Bilder
und Zeichen der christlichen Kunst, Disseldorf, Ké6ln 1972,
8. 9

10 Tamze.

11 R, R. XNiebhur,
-November 1981, s. 3

12 M. Eliade, Traktat o historii religii, tlumaczyl Jan Wierusz-
-Kowalski, Warszawa 1966, s, 19

Harvard Divinity Bulletin, October-

148

13 K. Moszytiski, Kultura ludowa Slowian, Warszawa 1967
t. 2, cz. 1, 5. 316

14 Stanistaw Pigonl, Qoécie z zaswiata na Weselu, (w:) tenze,
Poprzez stulecia. Studia z dziejow literatury 1 kultury, Warszawa,
1985, «. 442—478

!5 Obok uprawiania poczji Moszynski studiowal réwniez
w krakowskiej Akademii Sztuk Pigknych w pracowni Mehoffera;
por. W. Stoezkowski, Uczony —— postaé faustyczna, (w:) Szkice
2 préby etnologiczne, ,,.Studenckie Zeszyty Naukowe UJ”, Krakow
1985; por. XY, Zyciorys II, Nauka Polska t. 9, 1928

¢ TPor. S. S. Awierincew, op. cit., s. 830; por. O. Mandel-
sztam, Slowo 1 kultura, Warszawa 1972

17 K. Moszyriski, op. cit., s. 15

18 Tamsze, s. 317 :

19 M. Eliade, Sacrum, mit, historia, Warszawa 1970, s. 33

20 B. Pasternak, Doktor Ziwago, Paryz 1976, s. 44

21 Tamze, s. 41

22 Tamze, s. 36

23 P. Ricoeur, Symbol daje do myslenia (w:) Egzystencja
s hermeneutyka, Warszawa 1975, 5. 14

24 Tamze, 8. 78



25 Tamze.

26 Tamze.

27 Chodzi tu o ten typ hermeneutyki, ktéry przeciwstawia
si¢ ,,hermeneutyce destrukeji’” jak nazwal jg I. Ricoeur, op.
cit.,, 8. 77—94, 80. O tym podstawowym rozgraniczeniu na
dwa typy hermeneutyki piszc tez G. Durand: ,,... biorge z grub-
sza, istnieja dwa typy hermeneutyki te ktore redukuja symbol
do czegos co jest {...) tylko skutkiom (...) symptomem i te, ktore
przeciwnie poszerzaja symbol, pozwalajac unosié sie sile jego
integracji, azeby uzyskaé dostep do pewnego rodzaju przezyte)

,,nadéwiadomosei’” —— G. Durand, Wyobrainia symboliczna,
Warszawa 1986, s. 118

28 P, Ricoeur, op. cit., s. 81

29 . Durand, op. cit., s. 119

30 p. Ricoeur, op. cit., s. 80

31 Na temat kierunkéw strukturalnego, semiotyecznego
i fenomenologicznego w badaniach nad mitem i symbolem por.
Antropologia kultury w Polsce — dziedzictwo, pojecia, inspiracje,

,,Polska Sztuka Ludowa” R. XXXIV nr 1, 2 1980, R. XXIV,
nr 1. 1981, Tamze omodwiona obszernie sylwetka M. Eliade
i jego prace wraz z bibliografia.

Siergiej Awierincew

Na gruncie polskiej etnografii mam tu na mysli prace, ktére
podjety wysilek takiej reinterpretacji etnograficznych irddet
i materialdw, nawigzujac zresztg oczestokroé do studidéw M.
Eliadego, a wige prace takio jak np. J. R. Tomicey, Drzewo
2ycia, Warszawa 1976; L. Stomma, Slorice rodzi sig 13 grudnia,
Warszawa 1981, tegoz, Antropologia kultury wsi polskiej XIX w.;
J. 8. Wasilewski, Podrdie do piekiel, Warszawa 1979, tegoz,
Symbolika ruchu obrotoweqo 1 rytualnej inwersyi, Warszawa
1978, ,,Etnografia polska”, t. XXII, z, 1. Trudno w tym miejscu
nie wyrazié zdumienia ze jedna z przelomowych prac dla polskiej
otnografii za jaka uwazam L. Stommy Magia Alkmeny (oglaszana
w réznych miejscach, por. m.in. Sloice rodezi sie 13 grudnia
8. 24—45), gdy idzie o interpretacje nie tylko symboliki wezléw
ale o ukazanic integrujacej rézne plaszczyzny do$wiadczenia
ludzkiego funkeji mitu, a takZze ze wzgledu na konsekwencje
metodologiczne i wage tej pracy dla interpretacji tradycji' lu-
dowej dotyczgeej wierzent n.t. czasu, przestrzeni, demonologii
itd. zostala zupelnie pominieta w cytowanym Slowniku termindw
etnologicznych, o tych pracach L. Stommy nie wspomina sig
w bibliografiach ani pod haslemy Magia, ani w bibliografii ogol-
nej.

SYMBOL

SYMBOL artystyczny (greec. ’symbolon’ — znak, cecha
rozpoznawcza) — uniwersalna Lkategoria estetyki najlepiej
dajaca sie odslonié¢ w przeciwstawieniu do przyleglych dot ka-
tegorii obrazu z jednej strony, i znaku z drugiej. Bio-
rgc slowa szerze] mozna powiedzieé, zo symbol jest obrazem
wzigtym .w aspekcie swojej znakowosci, 1 ze jest on znakiem
obdarzonym ecalg organicznoseig mitu i niewyczerpana wielo-
znacznoscig obrazu. Wszelki symbol jest obrazem (i wszelki
obraz jest, chociazby w jakiej$ mierze, symbolem); lecz jesli
kategoria obrazu wymaga przedmiotowe] tozsamoéci z samym
goba, to kategoria symbolu stawia akcent na drugiej stronie
jego istoty ~— na wychodzeniu obrazu poza wlasne ramy, na
obecnodei jakiego$ sensu intymnie zlgczonego z obrazem, lecz
nie bedacego z nim tozsamym. Przedmiotowy obraz i gleboki
sons wystepuja w strukturze symbolu jako dwa bieguny nie
dajgce sie pomyéleé jeden bez drugiego (albo sens traci bez
ohrazu swoja mozliwo§é i moc objawiania si¢, albo obraz bez
scnsu rozsypuje sig na swoje skladniki), ale sq to bicguny jedno-
czeénie rozdzielone jeden od drugicgo, tworzgce miedzy soba
napiecie, w ktérym znajduje sie islota symbolu.

Przechodzac w symbol obraz staje si¢ ,,przezroczystv’’;
sens ,,przeziers, przeswicca'’ przezern bedac dany dokladnie
jako sensowna glebia, sensowna perspcktywa wy-
magejaca nielatwego wchodzenia w nig. Sens symbolu nie moze
byé deszyfrowany wysitkiem samego umyslu, trzeba w niego
,»wzyé sie”. Dokladnie na tym polega zasadnicza roéznica pomie-
dzy symbolem a alegorig: sens symbolu nic istuieje w jakoéci
jakiej§ racjonalnej formuly, ktéra mozna ,,wlozyé’ w obraz
badz ktéra mozna by z obrazu wyjaé. Stosunok miegdzy zna-
czacym i oznaczonym jest w symbolu dialektycznym stosunkiem
tozsamodei w bictozsamogei: ,,... kazdy obraz powinien byé
pojety jako to, czym on jest, 1 dzigki temu brany jest jako tylko
to, co on oznacza’’. (Schelling, Filozofia sztukd). W tym iniejscu
teraz nalezy szukad takze specyfiki symbolu w odniesicniu do
kategorii znaku. Jesli dla czysto utylitarnego systemu znakéw
polisemia jest tylko beztredciowym pomieszaniem, ktére szkodzi
funkcjonowaniu znaku, to symbol tym bardziej jest tredciwy,
im bardziej jest wieloznacany: w konicowym rachunku tresé
jakiego$ symbolu. poprzez posrednie sensowne zlaczenia, za kaz-

dym razem odnosi sie do tego, co najbardziej istotne 1 waine —
do idei calosci $wiata, do peini kosmicznego i ludzkiego uni-
versum. Juz to samo, ze jakis symbol w ogéle ma -sens syntboli-
zuje gotowa obecnodé sensu w swiecie, ,,Obrazie swiata, w slowie
objawiony” — te slowa Borysa Pasternaka mozna by odnieéé
do symboliki kazdego wielkiego poety. Sama struktura symbolu
ukierunkowana jest na to, zeby pograzyé kazde czastkowe
objawienie (zjawisko) w zywiole poczatkéw istnienia i daé¢ w tym
objawieniu calosciowy obraz $wiata. Na tym zasadza sie pokre-
wienistwo symbolu z mitem. Symbol jest takze i mitem ,,zniesio-
nym” (w heglowskim sensie) przez kulturowy rozwdéj, wywie-
dziony z toZsamosci z samym soba i u$wiadomienia sobie swojej
nieodpowiedniosel (niesprostania) wzgledem wlasnego
Od mitu symbol odziedziczyl jego spoleczne i komunikacyjne

sensu.

funkcje, na ktére wskazuje etymologia terminu: ,,symbola’,
tak nazywaly sie u starozytnych Grekéw pasujgce do siebie,
wedlug linii przelamania, kawalki jednej plytki, ktére skladajgc,
ludzie powigzani zwigzkiem dziedzicznej przyjaZni rozpoznawali
si¢ juko przyjacicle. Po symbolu poznajg sie i rozumieja jeden
drugiego ,,swoi”. W odrdéznieniu od alegorii, ktéra moze byé
deszyfrowana i przez ,,obcego’’, w symbolu jest ciepto zespalajace]
tajemnicy. W epokach podobnych Kklagycznemu antykowi
1 $redniowieczu w roli po$wigconych (wtajemniczonych) wyste-
puja cale narody i szerzej —— kulturowo-wyznaniowe spolecznoéei;
przeciwnie, w burzuazyjnej epoce symbol funkcjonuje w ramach
elitarnycli, érodowiskowych kregéw dajac mozliwosé swoim
adeptom rozpoznawaé sie posrdd ,jodnolitego i zréwnanego
duchowo thumu” (,,rawnodusznoj tolpy”). Alei w tym przypadku
symbol zachowuje jednoczgeg 1 zespalajacea nature: ,laczac”
przedmiot i scns, jedmoczeénie ,laczy” ze soba ludzi, ktérzy
pokochali i zrozumieli éw sens. Artystyczna wola przezwycie-
zenia przepasci miedzy istota a widsialnoscig, miedzy ,,caloscio-
wym” 1 ,szczegdlnym” zgodnie ze swa natura symbolicznie
przeciwstawla sie spolecznemu wyobcowaniu, chociaz nie prze-
zwycieza go realnie.

Seusowna struktura symbolu jest wielowarstwowa i obliczona
na aktywng wewnetrzng prace tego, ktéry go przyjmuje. (...)

Sens symbolu obiektywnie urzeczywistnia sie@ nie jako
gotowa obecnosé, ale jako dynamiczna tendencja: on nie jest

149





