
„Etnografia Polska", t. X X V I I , z. 2 
P L I S S N 0071-1861 

ANNA ZADROŻYNSKA 

HOMO FABER I HOMO LUDENS. 
PRÓBA MODELOWEGO UJĘCIA KULTUR TRADYCYJNEJ 

I WSPÓŁCZESNEJ i 

Szkic ten jest rzeczywiście tylko próbą (przede wszystkim próbą 
dla samej siebie) uporządkowania zebranych materiałów i refleksji nad 
kulturą współczesną, jej korzeniami i sensem. Jest to więc głównie pro­
pozycja rozumowania i interpretacji. W żadnym natomiast wypadku nie 
może być traktowany jako definitywne rozstrzygnięcie niezwykle prze­
cież złożonych problemów, z jakimi spotyka się badacz-etnolog. Więcej 
bowiem z tej próby uporządkowania wynika pytań niż jednoznacznych 
odpowiedzi, więcej niepokojów niż odczuć ładu wyjaśnianych spraw, 
więcej konieczności głębszego badania niż satysfakcji z dotychczas ze­
branych materiałów. 

Proponuję, by modele, które mają stanowić trzon klasyfikacji mate­
riałów, nazwane zostały tytułami książek 2 szczególnie dla mnie inte­
resujących i w pewnym stopniu oddających podstawową ideę studiów 
nad kulturą współczesną. Niemniej są to jedynie nazwania modeli do­
pełniających się wzajemnie i nie istniejących rozłącznie. U podstaw 
zabiegu rozgraniczającego systemowy obraz kultury na modele homo 
jaber i homo ludens leży przekonanie o dualizmie obiektywnych koniecz­
ności zmuszających człowieka do działań, którymi stają się serie roz­
wiązań zwanych kulturowymi. Z konieczności tych wynikają, jak się 
wydaje, szczegółowe poczynania ludzkie zgodne wprawdzie z genetycz­
nym kodem gatunku, lecz możliwe do zrealizowania tylko przez kul­
turę. 

Modele homo jaber i homo ludens daje się wyróżnić na podstawie 
dość prostego kryterium klasyfikacji działań człowieka. Jest to praca. 

1 Artykuł jest streszczeniem wydanej przez Państwowe Wydawnictwo Nauko­
we książki mojego autorstwa pt. Homo jaber i homo ludens. Etnologiczny szkic 
o pracy w kulturach tradycyjnej i współczesnej, Warszawa 1983. 

2 M. F r i s с  h, Homo jaber, Warszawa 1973, oraz J . H u i z i n g a, Homo ludens. 
Zabawa jako erodio kultury. Warszawa 1967. 



152 ANNA ZADROŻYNSKA 

Jako jej opozycję proponuję pojęcie nie-pracy, które jednak w naszym 
języku jest mało powszechne. Kryterium to rozgranicza system kultu­
rowych zachowań człowieka na codzienność i niecodzienność. Wtedy 
seria kulturowych rozwiązań modelu homo jdber staje się pochodną pra­
cy i wyznacza sferę codzienności, podczas gdy seria kulturowych roz­
wiązań modelu homo ludens wynika z nie-pracy i wyznacza sferę nie­
codzienności. 

Kryterium pracy (w dalszej części szkicu postaram się uściślić to po­
jęcie) okazuje się użyteczne przy analizie materiałów ilustrujących tak 
kulturę tradycyjną, jak współczesną (do tych terminów również po­
wrócę). Muszę jednak dodać, że użyteczność ta przejawia się wtedy, 
gdy pracę traktuje się jako znak, a tym samym odkrywa się jej sens 
kulturowego wyróżnika. Prowadzi to do poszukiwania reguł codzien­
ności. Prowadzi również do poszukiwania pojęciowej opozycji pracy peł­
niącej analogiczną funkcję dla reguł niecodzienności. Zaproponowane po­
jęcie nie-pracy jest dyskusyjne. Dość powszechnie bowiem uznano, że 
opozycją pracy jest czas wolny. Wydaje się to mało zasadne. Świadczą 
o tym chociażby tylko badania socjologów 3 . Można z nich wnioskować, 
że kategoria czasu wolnego nie daje się zastosować jako kryterium kla­
syfikacji faktów kulturowych mieszkańców nie tylko tradycyjnych wsi, 
lecz również tych, którzy stamtąd przywędrowali do miast. Jeżeli moż­
na by uściślić opozycję praca—czas wolny, proponowałabym przyjęcie 
pojęć czas pracy i czas wolny. Wtedy jednak byłaby ona zasadna, gdy­
by analizowana kultura zawierała w sobie możliwości wydzielenia oby­
dwu tych rodzajów czasu. W społecznościach zwanych tradycyjnymi (czy 
w kulturze tradycyjnej) mamy wprawdzie do czynienia z czasem pracy, 
lecz nigdy nie nie bywał on zależny od zegara. Natomiast wydzielenie 
czasu wolnego jest prawie niemożliwością. Można co najwyżej mówić 
o czasie poza pracą. Ten jednak nigdy nie bywał czasem wolnym, za­
wsze wypełniały go przeróżne treści. Czas wolny pojawia się dopiero 
wtedy, gdy praca zostaje ujęta w ramy tarczy zegarowej, gdy czas 
po pracy staje się prywatną własnością jednostki. Opozycja więc czas 
pracy—czas wolny może być sensowna tylko przy analizach materiałów 
odnoszących się do kultury ludności miejskiej. 

Zastanawiając się nad materiałami zebranymi w trakcie badań wśród 
mieszkańców wsi i robotników miejskich można sądzić, że użyteczniej-
sze jest przyjęcie takich pojęć opozycyjnych, które pełniłyby funkcję 
kryterium klasyfikacyjnego w stosunku do całości materiału. Dlatego 
zaproponowałam na wstępie opozycję czysto logiczną praca — nie-praca, 

' P r z y t o c z ę tylko przykłady: J . D a n e c k i , Problemy czasu wolnego w wa­
runkach miejskich, „Studia Socjologiczne", nr 2: 1964; K . Ł a p i ń s k a , „Czas wol­
ny" w świadomości społecznej mieszkańców wsi, „Etnografia Polska", t. 12: 1968» 
s. 67-85; J . P i e p e r , Leisure, the basis of culture, London 1952, B. R o w n t r e e , 
C. R. L a v e r s, English life and Leisure, London 1951. 



HOMO F A B E R I HOMO L U D E N S 163 

która jest wnioskiem wynikającym z dość oczywistych przesłanek: 1. Pra­
ca (w rozumieniu konkretnej działalności wytwórczej) jest w kulturze 
tradycyjnej i współczesnej istotnym działaniem o znaczeniu ekonomicz­
nym, społecznym, psychologicznym, światopoglądowym; 2. Praca, szcze­
gólnie w kulturze tradycyjnej, organizowała dzień powszedni; 3. Praca 
w kulturze tradycyjnej nie miała wyznaczonego czasu dla wykonywania 
poszczególnych czynności w ciągu dnia; 4. Czas pracy w kulturze tra­
dycyjnej przerywany był czasem nie-pracy, gdy dopuszczalne były za­
bawa i odpoczynek; 5. W kulturze tradycyjnej czas nie-pracy bywał 
wypełniony odmiennymi czynnościami niż czas pracy. Obydwa te ro­
dzaje działań podlegały regułom wynikającym z tradycji; 6. W kulturze 
tradycyjnej nie istniał więc czas wolny; 7. W kulturze tradycyjnej czasy 
pracy i nie-pracy były wartościami sobie równorzędnymi. Takimi sa­
mymi wartościami były praca i nie-praca; 8. W kulturze tradycyjnej 
czas nie-pracy nazwać można niecodziennością, której jednym z przeja­
wów było święto; 9. W modelu kultury tradycyjnej niecodzienność, świę­
to i wypełniające je elementy ludyczne tworzą charakterystyczną konfi­
gurację o cechach przeciwstawnych codzienności; 10. W modelu kultury 
tradycyjnej opozycja znaków praca — nie-praca tworzy specyficzny sy­
stem znaczeniowy. 

Wyodrębnienie dwu modeli (homo jaber i homo ludens) implikuje 
założenie, że kultura jest systemem. Znaczy to, że tworzy ona całość 
dającą się wyodrębnić spośród innych całości. System kultury jest two­
rem człowieka. Musi więc składać się ten system z co najmniej dwóch 
sfer: jednej, ujmującej elementy rzeczywiste, drugiej — ujmującej ele­
menty wyobrażalne, jako że co najmniej dwie te sfery właściwe są 
istocie jego twórcy. Tworem człowieka jest więc systemowy obraz świa­
ta, to znaczy taki, który wiąże w całość wszystkie jego elementy. Ele­
menty te doznają wyjaśnienia i usprawiedliwienia w systemie kultury. 
To natomiast odbywać się musi przy zastosowaniu reguł całego systemu. 
System kultury musi więc określać reguły łączenia sfer rzeczywistości 
postrzeganej i niepostrzeganej, podstawowych kategorii rzeczywistości 
i nierzeczywistości, znanego z nieznanym. O regułach systemu infor­
mują znaki. Za taki znak można uznać pracę. 

Innymi słowy, traktując pracę jako znak w kulturze można by 
określić teorię codzienności. Nie została ona do tej pory sformułowana 
explicite, choć próby jej określenia pojawiały się w nauce wielokrot­
nie i zawsze tam, gdzie mówiono w ogóle o pracy człowieka. Wynika 
z tego, że teoria codzienności odnosi się do tej sfery życia i kultury, 
która wiąże się przede wszystkim z pracą. Praca może więc być uznana 
za znak codzienności. 

Znane teorie święta M. Eliadego 4 czy R. Caillois 5 wydobywają jed-
4 M. E 1 i a d e, Sacrum, mit, historia, Warszawa 1970. 
• R. C a i l l o i s , Żywioł i ład, Warszawa 1976, rozdział „Człowiek i sacrum". 



154 ANNA ZADROŻYNSKA 

nak pewne elementy teorii codzienności. Są one uzasadnieniem ich za­
łożeń, a jednocześnie wskazują na nierozłączność dwu tych sfer życia. 
W teoriach święta występuje dualizm pojęciowy. Można więc przyjąć, 
że jeżeli wszystko to, co wiąże się ze świętem, określane jest przez 
pojęcie sacrum, to wszystko to, co wiąże się z codziennością, może no­
sić miano profanum. Jeżeli wszystko, co odnosi się do sacrum, wiąże 
się z nie-pracą, to wszystko, co wiąże się z pracą, odnosić się będzie do 
profanum. Jeżeli wszystko, co wiąże się z zabawą (jak proponuje jej 
teoretyk J. Huizinga6), określa się mianem swobodnej działalności, to 
wszystko, co wiąże się z koniecznością i przymusem, niech zwie się 
pracą. Jeżeli w teorii święta następuje utożsamienie go z czasem śmier­
ci, to w teorii codzienności powinno nastąpić utożsamienie jej z czasem 
życia. Podobne założenia oparte na opozycyjności treści mogą być for­
mułowane w odniesieniu do wszystkich tez teorii święta. Wskazuje to 
przede wszystkim na fakt, że teoria codzienności nie istnieje bez jej 
przeciwstawienia. Tak samo, jak realne zachowania czy działania czło­
wieka nie mogą być zaklasyfikowane do któregoś ze zbiorów — codzien­
ności czy niecodzienności — bez dokładnego określenia ich opozycji. 

Jedną z form nie-pracy w kulturach tradycyjnych była zabawa. Mo­
gła ona wyrażać różnorakie treści, nie zawsze powiązane tylko z odprę­
żeniem i wesołością, lecz mające dla człowieka również istotne znacze­
nie symbolicznej re-kreacji życia. Ta zaś stanowiła sens święta. Zależ­
nie od sytuacji włączano w nie bogów i duchy opiekuńcze poszczegól­
nych, konkretnych działań człowieka. One to miały ustanawiać i sank­
cjonować nowy porządek, gdy stary stawał się niepewny. Duchy i bo­
gowie wykorzystywani podczas święta byli więc patronami życia, słoń­
ca, urodzaju, deszczu itp. Były to „instytucje" nadrzędne w stosunku do 
codzienności. Sfera nie-pracy i święta była „ośrodkiem dyspozycji" 
pracy i powszedniości. Jednocześnie też była to ta część działalności 
•człowieka, która wyraźnie nosiła cechy zabawy. 

Jedną z wielu teorii zabawy sformułował J. Huizinga7. Jego homo 
ludens jest przede wszystkim tworem biologiczno-zwierzęcym o rozwi­
niętym instynkcie zabawy. Pierwotność tego instynktu, miała niezwykłe 
znaczenie dla tworzonej przez człowieka kultury, która — według Hui-
zingi — przejawiała się głównie poprzez i w zabawie. Ta zaś posiada 
kilka cech charakterystycznych. Przede wszystkim zawsze wymaga wy­
znaczenia odrębnej przestrzeni i przebiega w specjalnie dla niej prze­
znaczonym czasie. Ponadto sama w sobie jest ładem realizowanym poza 
światem rzeczywistym według określonych a umownych reguł. Ucze­
stniczenie w niej tworzy specyficzne więzi między uczestnikami wyróż- . 
niając ich spośród pozostałych ludzi. W tych sformułowaniach można 
doszukać się dość wyraźnych powiązań czy nawet analogii ze świętem.. 

" H u i z i n g a , op. cit. 
7 Ibidem. 



HOMO F A B E R I HOMO L U D E N S 165 

Zabawa przecież nigdy nie należała do codziennych działań człowieka. 
Nie była też z pewnością żadnym rodzajem pracy. Stanowiła wyraźną 
jej opozycję. Była więc rodzajem nie-pracy. Należała do niecodzien­
ności. Może też być uznana za jej znak. 

Wśród współczesnych teoretyków zabawy dość interesujące stano­
wisko prezentuje R. Caillois 8 . Wyróżnił on cztery podstawowe postawy 
charakterystyczne dla zabawy: agon (rywalizacja), alea (zdanie się na 
los), illinx (oszołomienie) i mimicry (udawanie kogoś lub coś innego). 
Określił jednocześnie sześć cech pozwalających charakteryzować zaba­
wy. Byłyby to: dobrowolność, wyodrębnienie czasowo-przestrzenne, nie­
pewność wyników, bezproduktywność, specyficzne i czasowo tylko obo­
wiązujące reguły oraz fikcyjność działania. Cechy te pozwalają klasy­
fikować zachowania. Nie można jednak na ich podstawie klasyfikować 
wielu opisanych w materiałach etnologicznych przypadków. Kulturowa 
bowiem rzeczywistość wymyka się tym uproszczeniom. Jest bardziej 
skomplikowana. Caillois przyznaje, że wszystkie cztery postawy charak­
terystyczne dla zabaw występują w rzeczywistych zachowaniach ludzi 
w rozmaitych konfiguracjach. Przyznaje też, że wymienione przez niego 
cechy zabaw nie zawsze występują w komplecie. Zwraca też uwagę, że 
mimicry i illinx tylko przeważnie występują w zachowaniach ludzi pod­
czas święta, a agon i alea tylko przede wszystkim należą do niecodzien­
ności. Wynika z tego, że jakaś bliżej nie określona ich część przyna­
leżna jest czasowi codzienności. 

Czy możliwe jest więc, by tak zasadnicze działanie człowieka, jakim 
jest zabawa, wyraźny znak nie-pracy, należała jednocześnie do opozycyj­
nej sfery modelu znaczonej pracą? Przypuszczam, że jest ona łączni­
kiem pomiędzy znakami pracy i nie-pracy, pomiędzy codziennością i nie­
codziennością. Zasada funkcjonowania tego łącznika w modelu znajduje 
się poza samą formą zabawy. Prawdopodobnie wiąże się ona z regułami 
światopoglądu człowieka w kulturze tradycyjnej, a więc pojmowaniem 
przez niego tych szczególnych jakości, które składają się na święto i co­
dzienność. Próby poszukiwania odpowiedzi na to pytanie uświadamiają 
przede wszystkim, że analizy i interpretacje materiałów trzeba odnieść 
do reguł całości systemu kultury. Dość oczywiste bowiem dzisiaj jest, 
że: 1. Kultura rządzi się nie tylko prawami ekonomiczno-społecznymi, 
choć w pewnych płaszczyznach uogólnień właśnie one dają wyraźnie 
znać o sobie; 2. Psychologia, psychiatria i medycyna odkryły, że umysł 
ludzki specyficznie wartościuje czas i przestrzeń (co także dość wyraź­
nie odbija się w materiałach etnologicznych); 3. Wartościowanie to, 
szczególnie w kulturach tradycyjnych, częściowo tylko wiązało się z uży­
tecznością czy znaczeniem produkcyjnym, ekonomicznym; 4. Można też 
sądzić, że to właśnie stopień użyteczności ekonomicznej wyznaczany 
bywał na podstawie kryteriów w stosunku do niego zewnętrznych a nad-

8 С a i 11 o i s, op. cit., rozdział „Ludzie a gry i zabawy". 



156 ANNA ZADROŽYNSKA 

rzędnych; 5. Wartościowanie czasu i przestrzeni w sposób niezaprzeczal­
ny łączyło się z całością zorganizowania kultury; 6. Było ono wyrażane 
symbolicznie; 7. Istniały co najmniej dwie jakości kulturowe: czas 
i przestrzeń święta (niecodzienności) oraz czas i przestrzeń codzienności; 
8. Były one nierozdzielne. 

Tym samym zaproponowane modele homo jaber i homo ludens w za­
sadniczych ramach obejmować mogą całość relacji kultury. Myśl bo­
wiem o skonstruowaniu szczegółowego modelu całości kultury jest uto­
pią. Proponuję więc skupienie się na zainteresowaniu kulturą trady­
cyjną i kulturą współczesną. Obydwa te pojęcia mają charakter modeli 
i wymagają dokładniejszego omówienia. Założenie, że kultura jest zbio­
rem możliwym do wyodrębnienia spośród innych jej równorzędnych po­
zwala traktować obydwa wymienione tu pojęcia jako nazwy jej pod­
zbiorów. Te jednak dość powszechnie wyznacza się na podstawie od­
rębnych dla każdego z nich kryteriów klasyfikacyjnych. Jednak nawet 
tak wyróżnione mogą wskazywać na istotne między sobą powiązania. 

Podstawowym modelem, którym posługuje się etnologia, jest kultu­
ra tradycyjna. W literaturze naukowej najczęściej przeciwstawia się ją 
kulturze współczesnej choć niekiedy spotkać można inne terminy okre­
ślające kulturę charakterystyczną dla współczesności. W pewnym sensie 
zestawienie opozycyjne kultury tradycyjnej i współczesnej może być 
słuszne. Postaram się to wyjaśnić. 

Termin kultura tradycyjna jest dla mnie nazwaniem modelu tej 
części kultury, która daje się wyodrębnić z całości na podstawie jed­
nego zasadniczego kryterium, jakim jest tradycja. Rozumie się przez 
tó pojęcie swoistość zarówno faktów egzystujących w tej kulturze, jak 
reguł ich wzajemnych powiązań. Swoistość ta, jak dość powszechnie się 
to stwierdza, polega na względnej trwałości w czasie niektórych faktów 
kulturowych, co wiąże się z bezpośrednim sposobem ich międzypokole-
niowego przekazywania. Reguły natomiast powiązań między tymi fak­
tami wynikają z podstawowego systemu wartościowania, który jako je­
den z istotnych faktów kulturowych społeczności tradycyjnych szczegól­
nie pieczołowicie bywał przekazywany przez kolejne pokolenia. Ten sy­
stem wartościowania wynikał z pojmowania wszechświata. Prawdopo­
dobnie był też systemem, w którym każdy szczegółowy przejaw istnie­
nia świata, rzeczy i ludzi mógł zostać wyjaśniony. 

Tradycyjny przekaz kultury wymagał jednak silnych więzi między 
pokoleniami w rodzinie i szerszej społeczności. Etnologiczne badania 
nad tradycją najczęściej dotyczyły społeczności wioskowych jako grup 
rodzinnych i sąsiedzkich powiązanych ze sobą wspólnie zamieszkiwanym 
terytorium. Podobne cechy miały dawne społeczności plemienne, jak 
również niektóre grupy określane mianem warstw niższych w nowo­
czesnym zurbanizowanym społeczeństwie. Wynika z tego, że mimo do­
tychczasowych zainteresowań etnografii i etnologii społeczeństwami prze-



HOMO F A B E R I HOMO L U D E N S 157 

de wszystkim plemiennymi czy społecznościami wioskowymi, poszuki­
wanie elementów kultury tradycyjnej w nowoczesnych strukturach miej­
skich może być możliwe i uzasadnione. 

W studiach nad kulturą tradycyjną można brać pod uwagę jej trwa­
nie, continuum, konfigurację jej elementów, warianty i marginesy struk­
turalne. Z badania tego może wyłonić się obraz kulturowych charak­
terystyk społeczności oraz dopuszczalne zakresy zmienności kulturo­
wych szczegółów i powiązań między nimi. Pomimo że kulturę trady­
cyjną uważa się za system czy zbiór historycznie zmienny, to w przy­
padku poszukiwania podstawowych reguł modelowych, czas nie może 
stanowić najistotniejszej ramy rozważań. Kultury tradycyjne istnieć mo­
gły i mogą w różnych epokach i społecznościach. Rządzą się raczej pra­
wami długiego trwania. Również i dziś można posługiwać się modelem 
kultury tradycyjnej w badaniach nad współczesnym obrazem kultury. 
Jedynie materiał faktograficzny w tym modelu porządkowany jest przez 
czas, reguły zaś związków pomiędzy zdarzeniami, ich sens i interpretacja 
znajdują się poza nim. Kultura tradycyjna nie jest więc epoką histo­
ryczną wyznaczaną ramami tylko czasu. 

Modelowe rozumienie pojęcia kultury współczesnej jest jakościowo 
różne od poprzedniego, chociaż nie jest jednoznacznie opozycyjne w sto­
sunku do niego. W badaniach etnograficznych czy socjologicznych ter­
minem kultury tradycyjnej określa się najczęściej model kultury w prze­
szłości. W takim rozumieniu tego pojęcia kultura współczesna, z braku 
lepszego terminu, charakteryzować ma współżycie i życie ludzi naszych 
czasów. Ten więc zbiór faktów i jego model zostają wyodrębnione na 
podstawie kryterium czasu. 

Dziejąca się dziś kultura jest rzeczywiście kulturą nam współczesną. 
Stąd wniosek, że każda epoka charakteryzowana bywa przez kulturę 
współczesną jej badaczowi, żyjącemu w czasie epokę tę wyznaczającym. 
Współczesność jest więc cechą przede wszystkim relacji między pod­
miotem a przedmiotem badania, nie zaś samego przedmiotu badanego. 
Dlatego też używane przez nas pojęcie kultury współczesnej jest nie­
ostre. Może mimo to stać się użyteczne w studiach nad kulturą pod 
warunkiem świadomego przyjęcia względnych ram czasowych dla roz­
patrywania zbioru faktów i uwzględnienia tych ograniczeń przy kon­
strukcji modelu. Może też umożliwić odnajdywanie związków z ostrzej 
zdefiniowanymi zbiorami. 

Wydaje się, że posługując się tu dwoma różnymi konstrukcjami mo­
deli kultury nie mam prawa korzystać w równym stopniu z ich możli­
wości interpretacyjnych. Są one przecież jakościowo różne. Nie są 
w stosunku do siebie opozycyjne. Nie są też wzajemnie się dopełnia­
jące. Nie można powiedzieć, że kultura tradycyjna nie należy do zbioru 
kultury współczesnej, bo pojawia się natychmiast niepokojące podej­
rzenie, że właśnie zbiór kultury współczesnej opiera się na włączeniu 



158 ANNA ZADROZYÑSKA 

części (mniejszej lub większej) kultury tradycyjnej. W ten sposób oka­
zuje się, że kultura współczesna jest po prostu odpowiednikiem takich, 
pojęć, jak np. „kultura IX w." itp. Wymaga ono uzupełnienia wskazu­
jącego bliższe ramy przestrzenne, etniczne, narodowe itd. Również i ter­
min „kultura współczesna" takich uzupełnień wymaga. Uzasadnia to 
sformułowane wyżej podejrzenie, że może ona zawierać rozmaite treści 
i reguły ich powiązań, charakterystyczne również dla kultury trady­
cyjnej. 

Pojęcia „kultura współczesna" jako nazwy modelu, używam przede 
wszystkim dlatego, że przypisuję mu szczególny związek z modelem kul­
tury tradycyjnej, nad którym etnologia pracowała ponad 100 lat. Prze­
konana jestem, że tworząc skalę zmienności kultury naszego narodu-
mogę z całą pewnością tylko na jednym jej krańcu usytuować model 
sensu stricto. Będzie to właśnie model kultury tradycyjnej. Drugi jej 
kraniec jest niepewny. Wstępnie i umownie niech znajdzie się tam po­
jęcie kultury współczesnej, pozorujące również modelowy zbiór kultu­
rowych treści i reguł ich powiązań. Pomiędzy dwoma tymi krańcami 
mieścić się będzie gama zmienności wynikająca z faktu istnienia modelu 
kultury tradycyjnej, zmiennego nasilenia tradycji, dających w efekcie 
serie transpozycji i konfiguracji historycznych. W ten sposób pojęcie 
kultury współczesnej staje się tylko oznaczeniem na współrzędnej czasu 
punktu umownego zatrzymania procesu zmian w celu przeanalizowania 
i interpretacji kultury dzisiejszych ludzi. Tym samym kultura współ­
czesna musi być traktowana jako konsekwencja istnienia kultury trady­
cyjnej czy jej transpozycja. Od zasadniczego modelu może różnić się-
przede wszystkim stopniem nasilenia zachowanych reguł przekazu swych. 
treści. Oznacza to również, że inne procesy dziejące się w innych ska­
lach pomiaru, a należące np. do współrzędnych ekonomiczno-społecznych, 
powinny tworzyć systemy wzajemnych współzależności. Analiza skali 
kultury jest więc tylko jedną z wielu możliwych, a wykorzystanie po­
jęcia kultury współczesnej, w takim jak tu zaproponowałam rozumie­
niu, pozwala na posługiwanie się modelem kultury tradycyjnej jako 
podstawowym układem odniesienia przy interpretacji współczesnych 
zjawisk kultury. 

Zakładam więc, że wyodrębnione dwa modele podzbiorów kultury,, 
nazwane tu modelami homo jaber i homo ludens, ułatwić mogą ocenę 
faktów tak w kulturze tradycyjnej, jak współczesnej. Muszę tu nato­
miast powtórzyć, że zasadniczym kryterium ich skonstruowania stała 
się praca (i oczywiście jej opozycja nie-praca). Wymaga to teraz do­
kładniejszego komentarza i bardziej szczegółowej egzemplifikacji. 

W kulturze tradycyjnej praca należała do rzędu oczywistości real­
nego życia człowieka obok innych oczywistości biologicznych, takich jak 
sen, oddychanie, jedzenie itp., które nigdy i nigdzie nie wymagały nad­
ziemskich patronów. Należały bowiem do natury życia samego w sobie. 



HOMO F A B E R I HOMO LTJDENS 169 

W kulturze natomiast mogły stawać się znakami wykorzystywanymi 
w obrzędach, rytuałach, świętach. Praca także jako swoisty element 
natury 9 wymagała istnienia specyficznych norm w kulturze. Jedno­
cześnie miała (i ma) dla tej kultury szczególne znaczenie. 

Etnologia zajmowała się i zajmuje pracą ludzką w dość charaktery­
styczny dla nauk humanistycznych sposób. Pracę analizuje się tu po­
przez efekty kulturowe, dzieła człowieka rozumiane w najszerszym tego 
słowa znaczeniu: od narzędzi i technologii, poprzez wytwory materialne, 
po skomplikowany system instytucji, wreszcie mity, wierzenia, świato­
poglądy. Pojęcie pracy sensu stricto rzadko jest w etnologii wykorzy­
stywane, pomimo że wszystkie przecież analizy i syntezy opierają się 
na założeniu jej istnienia. 

Różne kierunki w historii etnologii bardziej lub mniej otwarcie na­
wiązywały do kulturotwórczej roli pracy. Na przykład ewolucjonizm 
traktował każdy pozostawiony w dziejach ślad (przedmiot czy instytucję) 
jako przejaw działania człowieka, doskonalenia formy 1 0. Uznawano je 
za dzieła umysłu i rąk człowieka. Jakość zaś tego umysłu, jednakowa 
dla wszystkich osobników gatunku, uznana została za podstawę konwer-
gencyjności wynalazków. Wynalazki te, stające się początkiem przemian 
ewolucyjnych poszczególnych wytworów, można było zestawiać i po­
równywać. Miało to prowadzić do określenia obrazu przemian społeczeń­
stwa ludzkiego i jego kultury. Morganowskie kryterium wynalazku, po­
zwalające wydzielać etapy ewolucji, w swej istocie stanowiło wyraz 
uświadomienia sobie znaczenia pracy demonstrowanej w dziejach czło­
wieka przez kolejne odkrycia. Na przykład koncepcja K. Moszyńskiego 
w ogólnym zarysie nawiązuje do klasycznego ewolucjonizmu, lecz roz­
wija treść podstawowego pojęcia analityczno-teoretycznego, jakim stał 
się wytwór kulturowy. Tu rozumiany jest on jako efekt procesu roz­
wiązywania szczególnego zadania stawianego w trakcie dziejów przed 
człowiekiem przez środowisko naturalne. Efekt ten realizowany był 
stopniowo, a składały się nań osiągnięcia poprzednich pokoleń i aktual­
ne wynalazki czy udoskonalenia pokoleń następnych 1 1 . Takie rozumie­
nie zawiera w sobie rozważanie wielowiekowego wkładu pracy ludzkiej 
analizowanej jako proces tworzenia i wytwarzania, oparty i korzystający 
z tradycji. 

Do koncepcji klasycznego ewolucjonizmu nawiązuje również niezbyt 

8 O biologicznym charakterze pracy mówią książki psychologów takich, jak 
np. A. K ę p i ń s k i , Rytm życia, Kraków 1978, rozdział „O biologiczny model 
w myśleniu psychiatrycznym", czy lekarzy jak np. H. S e l y e , Stres okiełznany, 
Warszawa 1978. 

1 3 Na przykład M. J . H e r s к o v i t s, Man and his work, New York 1948; 
A. L e r o i - G o u r h a n , Milieu et techniques, Paris 1945; К. M o s z y ń s k i , Kul ­
tura ludowa Słowian, Warszawa 1967 czy przedstawiciel ewolucjonizmu klasyczne­
go L . M o r g a n , Społeczeństwo pierwotne, Warszawa 1887. 

1 1 M o s z y ń s k i , op. cit. 



160 ANNA ZADROZYÑSKA 

nam odległa w czasie propozycja L. White'a 1 2. Proponuje on pomiar 
stopnia rozwoju kultury wyrażający się zależnością ilości produkowanej 
energii na jednego członka rozważanej społeczności od warunków śro­
dowiska naturalnego i stanu technologii. Ta ostatnia jakość wynika z hi­
storycznego procesu wykształcania się umiejętności i wykorzystywania 
dostępnych człowiekowi możliwości. 

Do podobnego nurtu refleksji można by zaliczyć studia A. Leroi-
-Gourhan'a13 nad związkiem technologii i ewolucji. Zastanowienia zaś 
A. G. van Melsena 1 4 nad technologią wkraczają w sferę filozofii. „Py­
tanie o istotę technologii — pisze van Melsen — jest pytaniem o istotę 
człowieka" 1 5 . 

Odrębnym nurtem w etnologii są koncepcje starające się powiązać 
kulturę ze środowiskiem naturalnym. Począwszy od antropogeografii aż 
do współczesnych prac amerykańskich i europejskich antropologów trwa 
refleksja nad materią aktywności człowieka. Wnioski z niej płynące 
starają się ustalać związki pomiędzy wytworami, organizacjami i for­
mami kultury a grupami ludzkimi żyjącymi w rozmaitych środowiskach 
naturalnych. Teza o geograficznym determinizmie kultury (rozumianym 
w bardzo różny sposób, od skrajności uwarunkowań po ich wykorzy­
stanie w rozsądnych proporcjach) umożliwiała porządkowanie prac czy 
cykli produkcyjnych charakterystycznych dla poszczególnych stref k l i ­
matycznych. Próbowano również pójść dalej i połączyć rodzaje produk­
cji (związane ze środowiskiem naturalnym) z występowaniem specyficz­
nych typów instytucji społecznych, wierzeń religijnych, mitów. 

Skrótowe te uwagi wskazują nad rozległość możliwości analiz i syn­
tez oraz wielowarstwowość problemu pracy rozważanej z punktu widze­
nia etnologii. Można też spróbować spojrzeć nań z innego niż dotych­
czas stanowiska. Być może zaproponowane tu wcześniej rozumienie pra­
cy jako znaku wskaże na możliwości interpretacyjne. 

Podstawowym materiałem, który poddałam analizie przy pomocy 
wymienionych tu pojęć grupujących fakty w zbiory będące podstawą 
modeli (homo faber i homo ludens) były informacje zaczerpnięte z lite­
ratury i badań terenowych. Nie sposób przekazać tu spisu wyczerpu­
jącej bibliografii, gdzie odnajdywałam interesujące dane. Zajęłaby ona 
wiele stron, gdyż praktycznie każde dzieło, opis, źródło przekazują ja­
kieś fragmenty użytecznej mi wiedzy. Badania terenowe prowadzone 
były w ramach kolejnych naukowych planów badawczych Katedry Etno­
grafii Uniwersytetu Warszawskiego. Można je podzielić na dwa etapy. 
Pierwszy z nich zakończono pod koniec lat sześćdziesiątych. Obejmował 
on badania nad zmianami w systemie wartościowania w modelu kultury 

1 2 L . A. W h i t e , The evolution of culture, New York 1959. 
1 3 L e r o i - G o u r h a n, op. cit. 
1 4 A. G. v a n M e l s e n , Nauka i technologia a kultura, Warszawa 1069. 
1 6 Tamże, s. 277. 



HOMO F A B E R I HOMO L U D E N S 161 

tradycyjnej i kultury współczesnej". Drugi zaś był konsekwencją po­
przedniego. Wynikał z kilku zasadniczych pytań powstałych z uogólnień 
i interpretacji materiałów pierwszego etapu. Pytania te można sformu­
łować następująco: czym jest praca w modelu kultury tradycyjnej 
i współczesnej? Jaki jest związek, a jaka różnica między pojęciem czasu 
pracy a pojęciem czasu święta? Jaki jest związek między pracą, świę­
tem i zabawą a regułami kultury ujmującymi rzeczywistość w systemy 
znaków i znaczeń? Drugi etap badań terenowych mający rozwiązać te 
problemy został rozpoczęty w 1974 r. Zakończył się w 1978 r. O ile po­
przednie materiały terenowe zbierane były głównie we wsiach pod­
laskich (model kultury tradycyjnej) i jednym z koszalińskich państwo­
wych gospodarstw rolnych (model kultury współczesnej), o tyle 
ostatnie lata dostarczyły przede wszystkim informacji z kręgu pracow­
ników jednej z wielkich warszawskich fabryk, mieszkających lub tylko 
urodzonych i wychowanych na wsi. Jednocześnie też kontynuowane by­
ły w koniecznych rozmiarach badania we wsiach podlaskich i w kosza­
lińskich państwowych gospodarstwach rolnych przebadanych poprzednio. 

Ten wybór terenów badań dawał nadzieję na uzyskanie szczegóło­
wych materiałów egzemplifikujących kultury tradycyjną i współczesną, 
zarówno w zakresie modelu řiomo faber, jak řiomo ludens. Jednocześnie 
też badania te nasunęły przypuszczenie, że kultura mieszkańców pań­
stwowych gospodarstw rolnych woj. koszalińskiego stanowi specyficzny 
wariant pośredni między tradycyjnym a współczesnym modelem* kul­
tury. Zasada wyboru takiego terenu do badań wynikała przede wszyst­
kim z przekonania, że w każdym z tych przypadków mamy do czynie­
nia z continuum kultury" tradycyjnej, choć każdy z przypadków prezen­
tował inny jego rodzaj. Przekonanie to wynikało głównie z faktu, że 
wszyscy rozmówcy związani byli ze wsią swym pochodzeniem. 

Opis, klasyfikacja, analiza i interpretacja tak zebranych materiałów 
oparte zostały na kilku założeniach wiążących ze sobą podstawowe oma­
wiane tu pojęcia: 1) poznawanie kultury, to znaczy odkrywanie reguł 
tego systemu, polega na budowaniu, porównywaniu i określaniu związ­
ków między poszczególnymi modelami, wyodrębnionymi na podstawie 
istotnych a użytecznych kryteriów; 2) modele te muszą grupować ele­
menty w różnych, lecz zawsze określonych płaszczyznach ogólności; 
3) model kultury (tradycyjnej i współczesnej) należy do serii modeli 
systemu kultury; 4) proponowane modele homo faber i homo ludens są 
składowymi w modelu kultury; 5) kryterium ich wydzielenia jest opo­
zycja „praca -=Ł nie-praca"; 6) modele homo faber i homo ludens ujmują 
codzienność i niecodzienność. 

Założenia te, jak się wydaje, mogą posłużyć tłumaczeniu szczegóło­
wych przejawów kultury. Mogą też wyjaśniać powiązania elementów 

1 4 A. Z a d r o ż y ń s k a , Zawarcie małżeństwa. Analiza systemu wartościowa­
nia, Warszawa  Г974. 

11 — Etnografia Polska, XXVII /2 



162 ANNA Z A D R O Z Y N S K A 

kulturowych nie uchwytne przy stosowaniu innych założeń i pojęć. Stąd 
też wynika możliwość dość szerokiego porównywania faktów odnajdy­
wanych w kulturach nawet bardzo od siebie odległych. Porównywanie 
to jest jednak uzasadnione dopiero wtedy, gdy fakty spełniają podsta­
wowy wymóg klasyfikacji znaczeniowej w modelu kultury, do której 
należą. O ile w przypadku kultur tradycyjnych sprawa jest stosunkowo 
prosta, o tyle w przypadku kultury współczesnej analiza informacji 
o kulturze staje się problemem samym w sobie. By jednak opracowane 
modele można było porównywać i poszukiwać ich wzajemnych zależ­
ności, muszą one wykazywać zasadnicze odpowiedniości. Zebrane mate­
riały i wstępne założenia pozwoliły na zastosowanie w odniesieniu do 
analizy i interpretacji trzech podstawowych zbiorów klasyfikujących 
dane. Informacje pogrupowane zostały na kategoryzujące czas, prze­
strzeń oraz ludzi i byty z nimi związane. Rodzaje schematycznych re­
lacji między tymi zbiorami stały się podstawowym kierunkiem poszu-
wań analizy i interpretacji. 

Kategoryzacja wspomianych trzech unwiersalnych w kulturze jako­
ści bardzo wyraźnie przejawiała się w kulturze tradycyjnej. Jej model 
okazuje się być zwartym systemem przyznającym każdemu ze swych 
elementów powiązania z pozostałymi. Proponuje ogólną koncepcję 
wszechświata, umożliwiającą nie kończącą się kontynuację relacji wszyst­
kich składników. Dzieli, lecz również łączy, to, co rzeczywiste, z tym, 
co domniemane. Krańcowymi jego „węzłami" są zabawy i święto. Jed­
nocześnie są to graniczne kanały przechodzenia od pracy do nie-pracy 
oraz od życia do śmierci. Tylko w tych punktach modelu może następo­
wać odczuwanie granic „tego" i „tamtego" świata. Tu wyjaśniają się 
ich związki, a więc i możliwości przenikania ze strony świata ludzi ku 
strefie śmierci i z powrotem. To przenikanie było jednak w kulturze 
tradycyjnej obwarowane ścisłymi regułami. Obydwie bowiem strefy 
dostępne były istotom o cechach tylko tam wymaganych. „Ten" świat 
zamieszkiwali ludzie, „tamten" — pozaludzkie byty. Kryterium tej kla­
syfikacji stanowił najprostszy znak życia, jakim była praca i jej opo­
zycja nie-praca, będąca zasadniczym znakiem śmierci. By można było 
przekraczać w miarę bezpiecznie granice sfer istnienia, konieczna była 
przede wszystkim przemiana czasu. On to dyktował konieczność uzna­
nia dominacji „tego" lub „tamtego" świata, jego reguł i zależności. Na­
stępowała konwersja znaków. 

Opracowany na podstawie materiałów schemat modelowych zależno­
ści dla kultury tradycyjnej tworzy łańcuch związków implikacyjnycb 
Każde z jego pojęć ma dwie cechy: jest znakiem pojęcia następnego 
i treścią znaczoną poprzedniego. Daje to możliwość stopniowego, czę­
ściowego odczytywania treści znaczonych i znaków. Jeżeli więc dwi, 
najbardziej ogólne w tym schemacie pojęcia: życie i śmierć, znalazły się 
na jego krańcach, znaczy to, że są to zbiory treści najobszerniejsze,. 
Jeżeli ponadto istnieje pomiędzy nimi przejście przez „kanał", bardzo 



HOMO F A B E R I HOMO L U D E N S 163 

I. Schemat do modelu kultury tradycyjnej 

praca 

ildnx 
mimicry E 

,SW0J • przestrzeń . 
zwykfa czas _ 

zwykfy zycie 

de-kreacja 
• życia „ 

a g o n 
a l e a 

nie-praca „obcy" • przestrzert 
niezwykła 

re-kreacja 
życia 

niezwykry śmierć 

istotny dla reguł kultury — to jest nim tylko święto, sytuacyjna ko­
nieczność dająca możliwość powrotów. Należało więc do dwóch sfer 
istnienia, dwóch czasów, dwóch rodzajów przestrzeni. Człowiek wstę­
pował weń tylko pod warunkiem odstąpienia od swego człowieczeń­
stwa, by ponownie móc w nie powrócić. Sygnalizował to znakami de-
-kreacyjnymi. Powrót do życia następował przy pomocy znaków re-krea-
cyjnych. Poświąteczne więc wkraczanie w życie stawało się jedno­
znaczne z wyraźnym zademonstrowaniem podstawowej sekwencji jego 
znaków, zaczynającej się pracą. Cykl rozpoczynał się od nowa. 

Wymiana znaków pracy i nie-pracy (więc przechodzenie ze sfery 
codzienności homo faber do sfery niecodzienności, homo ludens) mogła 
następować również poprzez zabawę. Wydaje się, że i tu można by wpro­
wadzić (choć z dużym zastrzeżeniem), rozgraniczenie na poczynania 
de- i re-kreujące życie. I tak na przykład iílinx J. mimicry (formy za­
bawy) mogłyby być potraktowane jako zachowania de-kreacyjne, agou 
prowadzić mógł do re-kreacji, podczas gdy alea byłaby formą pozwala­
jącą na działania mediatorów przekazujących wieści z „tamtego" na 
„ten" świat. Nie jest to jednak ścisła klasyfikacja znaczeń, gdyż w każ­
dej z form zabawy odnaleźć można równocześnie wiele innych informa­
cji. Zabawa więc należała, podobnie jak święto, do dwóch sfer. Stawała 
się znakiem święta, mogła być też jedną z jego form. Mogła też być zna­
kiem powrotu do codzienności (szczególnie agon). Pozwalała jednak prze­
kraczać granice dwóch sfer istnienia, gdzie obowiązywały odrębne, swo­
iste i opozycyjne reguły działania. 

Obydwa opracowane do modeli schematy próbujące wyjaśnić kul­
turę współczesną wskazują na inność związków pomiędzy podstawowymi 
pojęciami modelu kultury tradycyjnej. Każdy z nich demonstruje to 
w nieco inny sposób. 

Schemat implikacji egzemplifikowany materiałami jednego z kosza­
lińskich państwowych gospodarstw rolnych, który nazwałam schematem 
pośrednim, wydaje się okrojonym modelem kultury tradycyjnej. Operu­
je wyłącznie pojęciami ze sfery rzeczywistego istnienia. Eliminuje świat 
domniemany. Wszystko, co mogłoby być tylko wyobrażalne, nie znalazło 
tu miejsca. Początkiem jego jest sekwencja znaków odnoszących się do 



ANNA ZADROZYÑSKA 

II . Sihermt do modelu kultury współczesnej (1. wariant przejściowy) 

-praca 

ludzi. Zakończeniem — symetria życia i śmierci, pojmowanej jako defi­
nitywny kres istnienia. „Węzeł" początkowy, realnie najbardziej zna­
czący, zawiera jedynie możliwość przechodzenia z grupy ludzi „swo­
ich" do „obcych" i odwrotnie. Zależności te w szczególny sposób nawią­
zują do modelu kultury tradycyjnej: tam również to przejście odbywało 
się poprzez różne formy zabawy. Tu jednak okrojone zostało do świata 
ludzi, gdy jedynie uczestniczenie w oszołomieniu (illinx) staje się zna­
kiem „swojskości", wstąpienie zaś na drogę rywalizacji (agon) powoduje 
wyznaczenie grupy „obcych". Obydwa te rodzaje zabawy (które we 
współczesnym życiu niewiele z zabawą mają już wspólnego) powoływać 
mogą różne grupy zaprzyjaźnione lub walczące. Są one zmienne, za­
leżne od sytuacji. Na uwagę w tym schemacie zasługuje również czas 
jako znak pracy, święta i nie-pracy. Pojęcia te nie są tu pojęciami wza­
jemnie się wykluczającymi, tak jak było to w modelu kultury trady­
cyjnej. Ponadto zarówno praca, jak jej opozycja, nie-praca, należą teraz 
do tej samej sfery zachowań rzeczywistych i niesymbolicznych. W każ­
dym razie nie są znakami ani święta, ani codzienności. Przeciwnie, tó 
święto może być znakiem obydwu tych treści, tak jak codzienność może 
nałożyć się na czas dawniej niezwykły. Utworzył się więc schemat zna­
czeń wskazujących tylko na relatywność kategorii życia. Mimo że daje 
się dostrzec pewne związki implikacyjne, to znaki te są przede wszyst­
kim względem siebie komplementarne. Pozwala to sądzić, że przy ja­
kiejkolwiek zmianie warunków zewnętrznych, również ów schemat może 
ulec nawet radykalnej zmianie. Każdy jego punkt wskazuje na chwiej-
ność postaw. Niemniej początkowy i końcowy „węzeł" dość istotnie 
informują o charakterze okrojonego światopoglądu. Schemat ten jest 
przede wszystkim przynależny zbiorowi homo jaber. 

Trzeci schemat, który egzemplifikowany był materiałami z jednej 
z warszawskich fabryk, zasadniczo odrzuca implikacje naszkicowane 
w stosunku do kultury tradycyjnej. Ponieważ wiąże się on ze stosun­
kowo stabilną sytuacją ludzi, można w tym wypadku mówić już o pew­
nego rodzaju utrwalonym lub utrwalającym się widzeniu świata. 
Wszystkie jego elementy: ludzie, czas, przestrzeń, zabawa i święto, sta­
ły się znakami pracy i nie-pracy. Te zaś zajęły miejsca pojęć najbar­
dziej ogólnych w modelu kultury tradycyjnej. I tu, jak w schemacie 



HOMO FABER. I HOMO L U D E N S 165 

II . Schemat do modelu kultury współczesnej (2) 

„swej" 

illinx 

..obcy" 

ludzie • • życie • czas — 
zwykty • przestrzeń praca 

zwykto. 

agon 

nie-ludzie —»smiere • > czas — 
niezwykły 

rekreacja 
re-kreacja 

»przestrzeń 
niezwykta 

1 
nie-praca 

czas wolny" 

przejśc iowym, wszystkie zależności implikacyjne zaczynają s i ę od ludzi. 
Również i tu istnieje możl iwość przejść pomiędzy pojęciami k r a ń c o w y ­
mi, co wyraźn ie jest nawiązan iem do schematu reguł kultury tradycyj­
nej. W p o c z ą t k o w y m „węźle" pojawiają s ię mianowicie przybysze z i n ­
nych planet. Otwiera s ię w i ę c droga do n iezwykłego istnienia, kszta ł to ­
wana fragmentarycznymi informacjami przekazywanymi przez tele­
wizję , prasę, rzadziej radio. Odkryto moż l iwość istnienia innych cywil i ­
zacji. Jest to fascynujące . „Inni" z kosmosu powinni być podobni do 
ludzi. Ludźmi jednak nie są. Można w i ę c im przypisać cechy tradycyj­
nych b y t ó w z zaświata. Te człekopodobne istoty kontynuować dziś mogą 
tradycje mitycznych bytów. Stają s i ę znakami zagłady, śmierci . Jedno­
cześnie w łaśn ie to echo tradycji zapowiada konieczność w y p e ł n i e n i a po­
wsta łe j dziś luki w widzeniu wszechświata . 

Przejśc iem m i ę d z y kategoriami „swoich" i „obcych" w ś r ó d ludzi po­
zostaje dziś illinx, dawna forma zabawy. Implikuje ona (lub dokładniej: 
impl ikować powinna) wkroczenie w specyf iczną przestrzeń w ł a ś c i w ą tyl ­
ko zabawie. Tak jednak s ię nie dzieje. Co więce j , dziś pozostałe formy 
zabawy również nie w y m a g a j ą n i ezwykłe j przestrzeni. Takie rozwiąza­
nie prowadzi do paradoksu końcowego „węzła" schematu, gdzie w dziw­
ny sposób połączone zostały ze sobą opozycyjne pojęcia pracy i nie-
-pracy. I tu, jak w poprzednim schemacie, one to u z y s k a ł y walor naj ­
bardziej uniwersalnych pojęć. Przejśc ie m i ę d z y nimi można by n a z w a ć 
szczegó lnym rodzajem świętowania , sk ładającym się ze świę ta i czegoś, 
co jest nim tylko w połowie . Znakami tego szczególnego systemu pracy, 
nie-pracy, święta i półświęta s ta ły się życie i śmierć. T a ostatnia zaś 
dziś bywa rozumiana dość często jako ostateczny koniec istnienia w ogóle. 
I jeżel i schemat tych implikacji rozpatrywać trzeba by by ło od punk­
tu, w którym następuje koniec życia, to powstaje dość szczegó lny z w i ą ­
zek: życie jest bezpośrednim znakiem śmierci , ta z kolei pośrednim zna­
kiem nie-pracy, która znaczona jest świę tem, nie należące wcale do czasu 
n iezwykłego , lecz w całości do czasu zwyczajnego. Nie pojawia s ię tu 
współzależność śmierci i święta. Istnieje natomiast możl iwość (tylko 
możl iwość) powiązania tych dwóch kategorii lub oddzielenia ich od sie­
bie. To właśn ie staje s ię miejscem wkraczania tak zwanej obrzędowości 
świeckie j . 



166 ANNA ZADROZYÑSKA 

Na uwagę również w schemacie związanym z kulturą współczesną 
zasługuje oddzielenie od siebie treści re-kreacyjnych i rekreacyjnych. 
Pierwsze z nich, w kulturze tradycyjnej, stanowiły o istocie obrzędów, 
przejść między sferami istnienia. Drugie, charakterystyczne dla współ­
czesności, wynikają bezpośrednio z form zabawy i nawiązują bardziej 
do wypoczynku regenerującego siły człowieka niż do rytualnej symbo­
liki. 

Jeżeli obydwa schematy odnoszące się do kultury nam współczesnej 
zaczynają się podstawowymi sekwencjami znaków kategoryzujących lu­
dzi, to sądzę, że przede wszystkim na to należałoby zwrócić uwagę 
w dalszych badaniach nad kulturą współczesną. Być może właśnie one 
to informują o ważnym problemie ludzkiej rzeczywistości. 

Anna Zadrożyńska 

HOMO F A B E R , HOMO L U D E N S 
A M O D E L C O N C E P T I O N O F T R A D I T I O N A L AND C O N T E M P O R A R Y C U L T U R E 

S u m m a r y 

The results of studies on contemporary culture, presented here, require 
a special scientific workshop and an interperative-analytical conception to facili­
tate a comparison with traditional culture. Such a comparison is feasible. There 
is, however, a qualitative difference between traditional and contemporary culture. 
The criterion for designating the former is tradition. For the latter, on the other 
hand, the criterion is time, which for the scholar is contemporaneity. Hence, 
comparison of both sets of designations calls for several premises: 
1. culture is a system, 
2. construction of a model of traditional culture is possible, 
3. the conception of contemporary culture is presumably defined by a set which 

can also be presented as a model, and 
4. both conceptions are defined by sub-sets (sub-systems) of culture. 

Consequently the terms homo faber, homo ludens, must also be treated as 
models, synthesizing two different, opposing spheres of human activity in both 
traditional and contemporary culture. The sets of cultural facts exemplifying 
these models (homo faber and homo ludens) were divided according to the basic 
criterion distinguishing the arding (homo faber model) from the extraordinary 
(homo ludens model). This criterion is work and its opposite non-work, and in 
the construction of the proposed model denote the different statuses of the 
opposing spheres of values. 

Material from literature and personal field studies were used in constructing 
the sketch. Studies were conducted in Podlasie villages, in one of the State Agri­
cultural Farms in Koszalin province and in one of the large factories in Warsaw. 
In every case the answers to the questionnaires were supplied by ruralites, though 
some of the factory-workers in Warsaw had been living there for some years. 

Fiele material was classified in categories of time, space and people, existence; 
This facilitated illustration of the models and an outline of the diagrams (Figs. 
I , II.1, II.2). 




