
A N N A M R O Z E K 

SPOŁECZNE FUNKCJE K O R A N U 

Islam, który zrodził się na obszarze Hidżazu w V I I w. n.e., był 
w okresie swego powstania i rozwoju ruchem niewątpliwie postępo­
w y m . Główne znaczenie re l i g i i is lamu polegało na t y m , że stworzyła 
ona podstawę dla polityczno-socjalnej jedności Arabów. Twórca tej re­
l i g i i , Mahomet (571—632), wyrównał przeciwności między ludnością 
osiadłą a koczownikami, nadał wspólny sens ich dążeniom, wye l imino­
wał spór o odrębnych przodków. Zburzył on także au to ry ta t ywny 
punkt widzenia beduinów 1 określając go jako pogański, co oznaczało, 
że był on wrog i w stosunku do p raw formułowanych w Koranie2 

i przestarzały w obliczu nowej re l i g i i . Konkretność nowej wspólnoty 
opartej na re l i g i i stała się bazą nowego społeczeństwa, a później pań­
stwa. Rozdrobnienie istniejące w przeszłości zostało przezwyciężone 
przez integrację, a na czele nowej gminy stanął prorok jako widoczne 
centrum skupienia socjalnego. To ostatnie wyrosło wkrótce na samo­
dzielny organizm pol i tyczny, przejawiający dążność do wchłonięcia 
wąskiej jedności szczepowej, na rzecz szerszej wspólnoty re l ig i jno-po l i -
tycznej . 

Eliminując odrębności plemienne na rzecz wspólnoty re l ig i jne j is lam 

1 Paradoksalność sytuac j i osiadłej ludności arabskie j przed wystąpieniem M a ­
hometa polegała na tym, że górując nad Bedu inami pod wzlgędem poziomu życia 
pozostawała ona pod s i l nym wpływem ku l tu ry Beduinów, zarówno w sferze pojęć 
ideałów i cnót człowieka, j a k i w odniesieniu do asp i rac j i in te lektua lnych i a r t y ­
stycznych. Mahomet, wprowadzając jednolite normy postępowania d la wszys tk i ch 
w ie rnych , n iwe lu je w p e w n y m sensie autorytet koczowników, w p e w n y m sensie 
jednak, ponieważ czerpie dość obficie z wzorów beduińskich dodając do n ich ty lko 
obudowę religijną. 

2 Koran: święta księga i s lamu. Słowo „Koran" pochodzi od syry jskiego qer jana 
i oznacza lekcję, a w znaczeniu czasownikowym czytanie. Jednol i ta , zbiorcza i po­
wszechnie akceptowana przez muzułmanów we r s j a Koranu powstała już po śmierci 
Mahometa w 652 r. i obejmuje 114 sur, t j . rozdziałów, w układzie od najdłuższego 
do najkrótszego, z których każda dzie l i się jeszcze na wersety, t j . l i n i j k i . 



S P O Ł E C Z N A F U N K C J A K O R A N U 423 

miał szersze możliwości jednoczenia ludzi , a t y m samym był poten­
cjalnie potężniejszy, silniejszy od panującego dotąd systemu klanowego. 
Wreszcie Koran napisany w języku arabskim, stając się z biegiem czasu 
podstawą prawodawstwa i wzorcem no rm postępowania we wszystkich 
dziedzinach życia wiernych, był księgą cementującą jedność wszystkich 
Arabów, bazą państwa arabskiego okresu średniowiecznego. 

Jednolite przepisy re l ig i jne ustawiają wyznawców nowej w iary na 
równej pozycji w obliczu boga. Jak to chętnie podkreślają apologeci 
is lamu, jedyną różnicą w iernych w obliczu boga jest stopień i ch po­
bożności. Podkreśla to rzeczywiście orzeczenie Mahometa zamieszczone 
we wcześniejszej surze (rozdziale) Koranu: „Najszlachetniejszym 
w oczach boga jest ten, k t o [góruje] w pobożności" 3 . A le równość wier ­
nych w obliczu boga nie ma nic wspólnego z równością socjalną. 
W istocie bowiem równość współwyznawców postulowana przez Koran 
bynajmnie j nie wyrównuje nierówności socjalnej w społeczeństwie 
wiernych. 

We wczesnym okresie swej profetyckiej działalności Mahomet 
zwraca się do wszystkich współziomków ze swym posłannictwem r e l i ­
g i j nym. Wczesne sury Koranu są pełne pokory i obaw, a głównym ce­
l em Mahometa było pozyskanie sobie jak największej l iczby zwolenni­
ków, których ranga społeczna nie odgrywała większej r o l i ; każdy nowy 
wyznawca głoszonej przez niego w ia r y był nabytk iem cennym, Maho­
metowi bowiem brakowało wówczas nawet niezbędnej ilości ludzi , 
mogących zapewnić m u osobiste bezpieczeństwo w obliczu niechęci 
i gróźb Qurajszytów 4. W t y m okresie powstają nawet wersety odzwier­
ciedlające co najmniej niechętny stosunek Mahometa do rządzącej 
wars twy M e k k i : „Bezbożni w dumie swej oskarżać będą o fałsz świętą 
naukę. B ramy nieba zamknięte będą przed n i m i i prędzej wielbłąd 
przejdzie przez ucho igielne, n i m oni do nieba dopuszczeni będą" 5 . 
Podobną wymowę ma inny werset: „[Wśród potępionych] zawołają 
towarzysze na bogaczy, poznawszy i ch po minach: na cóż w a m się przy­
dały wasze bogactwa, które gromadziliście i wasza pycha? " 6 . Nie ma 
jednak w Koranie — nawet we wczesnych surach — potępienia boga-

3 Koran, X L I X , 13. Wszystk ie oznaczenia cytowanych fragmentów Koranu 
(w których cyfry r zymsk ie oznaczają odpowiednią surą, a arabskie werset sury) , 
pochodzą z arabskiej w e r s j i tej księgi, wyd . K a i r 1367 r. Hidżry (1947/1948 r. 
n.e.). 

4 Qura j szyc i , w a r s t w a panująca w Mekce, n a której terenie żył i działał 
Mahomet, odnosząca się ze zrozumiałą niechęcią do idei głoszonych przez Maho ­
meta, w obawie, iż te ostatnie mogą podważyć i ch ustaloną już, przodującą na 
terenie Hidżazu pozycję. 

5 Koran, V I I , 40. 
6 Koran, V I I , 48. 



424 A N N A M R O Z E K 

czy dla samego bogactwa i t y m różni się Mahomet od innych reforma­
torów re l i g i jnych. W Koranie, czy też w ogóle w islamie, brak jest ha­
seł nawołujących do ascetyzmu czy świadomego wyrzeczenia się bo­
gactw, w celu zbliżenia się do boga. Posiadanie bogactw nie jest prze­
szkodą w wierze, jeśli nie dołączają się do tego elementy pychy czy 
bezbożności, na co wskazują wyraźnie cytowane wyżej wersety. Świad­
czy o t y m również fakt , że Mahomet nie głosił hasła podziału bogactw 
między biednych, lecz zalecał t y lko i ch wspomaganie. Brak zdecydowa­
nego odcięcia się od ludzi bogatych, brak ideologii atrakcyjnej dla 
wars tw najbiedniejszych był prawdopodobnie główną przyczyną jego 
początkowego osamotnienia i niepowodzeń. Z drugiej jednak strony 
tak i właśnie charakter głoszonej przez Mahometa re l i g i i uwarunkowa­
n y był ówczesną patriarchalną strukturą społeczeństwa arabskiego, 
w którym każda nowa idea wymagała uprzedniej akceptacji głowy 
rodziny czy k l anu , zanim zyskała walor powszechności. Sam Mahomet 
podejmował niejednokrotnie próby dotarcia do znaczniejszych osobi­
stości M e k k i z zasadami głoszonej przez siebie re l i g i i , jednak w ogrom­
nej większości wypadków wywoływały one skutek przec iwny do zamie­
rzonego. Dopiero przeniesienie się Mahometa do Medyny i umocnienie 
swego autoryte tu na t y m gruncie jest momentem zwro tnym dla gło­
szonej przez niego wiary , j ak również dla jego orientacj i społecznej. 

Od tej chw i l i Mahomet sam staje się faktycznym władcą i wystę­
puje świadomie jako reprezentant wars twy rządzącej, a władza jego 
jest t y m silniejsza, że sprawuje ją w imien iu boga, w którego otaczający 
go Arabowie (w miarę postępującego powodzenia proroka i własnego) 
wierzą coraz si lniej . 

Is lam jako system pol i tyczny przyniósł na początku powiew nowości 
i zmian, zwalczał stare t r adyc j e 7 . Ale nowe idee, łącząc się z celami 
i zadaniami po l i tycznymi , szybko przeszły na usługi wars twy panującej. 
Państwo arabskie, którego podwal iny stworzył jeszcze sam Mahomet, 
nie było państwem demokratycznym, jak znowu utrzymują apologeci 
i moderniści is lamu, lecz organizmem o ściśle rozgraniczonym, d w u -
klasowym społeczeństwie, w którym niektórzy t y lko b y l i zarządzają-

7 Nowości wniesione przez i s l am do świata arabskiego są dość znaczne. Jeśli 
bowiem rel igia chrześcijańska wstąpiła w świat już uporządkowany, który rozpo­
rządzał określonymi zasadami pol i tycznymi, odpowiednią strukturą władzy i po­
rządkiem gospodarczym, i usankcjonowała go swoją ideologią — to i s l am powołał 
do życia w gruncie rzeczy nową cywilizację, opartą na nowych podstawach p r a w ­
nych, zasadach zarządzania i gospodarowania i narzucił narodom podbitym język 
świętej księgi i s lamu. Być może, w t ym fakcie należy doszukiwać się p rzyczyn s i l ­
nego związku wszys tk ich aspektów życia ziemskiego, j ak najbardziej świeckiego, 
z zasadami w ia ry na gruncie i s lamu, a także p rzyczyn trwałości tego związku. 



S P O Ł E C Z N A F U N K C J A K O R A N U 425 

cymi , a znakomita większość społeczeństwa była podporządkowana ich 
władzy. Działo się tak nie ze względu na wyjątkowe zalety ludzi , w rę­
kach których spoczywała władza, lecz ze względu na charakter i cel 
spełnianych przez n ich funkc j i . 

Wymagane przez Ko ran wypełnianie właściwej służby bożej f ibada) 
nie było możliwe bez zorganizowanej społeczności współwyznawców. 
Społeczność taka nie mogła istnieć bez władzy; stąd p ierwszym obo­
wiązkiem i zadaniem władcy było wprowadzenie i egzekwowanie na j ­
lepszej, najpełniejszej 'ibáda. Te funkcje kształtowały we wczesnym 
okresie is lamu autorytet i znaczenie władców oraz posłuszeństwo pod­
danych. Rządzący i zarządzani zamykani b y l i w strukturze p raw i obo­
wiązków (praw władców i obowiązków poddanych), usankcjonowanych 
przez „boskie" objawienie. Rozgraniczenie to, wprowadzone w życie 
już przez samego Mahometa, znajduje pełne odbicie w tekście Koranu. 

I . A K C E P T A C J A N IERÓWNOŚCI SPOŁECZNEJ W K O R A N I E 

Od momentu faktycznego przejęcia władzy politycznej w Medynie, 
Mahomet wie lokrotnie podkreślał niezwykłą wagę swego posłannictwa, 
gdyż umacniało to powagę jego autorytetu osobistego. W tej mierze 
poważną pomocą dla niego był Koran, który „słowami boga" nawoły­
wał w iernych do posłuszeństwa i szacunku dla proroka: „Kto jest po­
słuszny prorokowi , ten jest posłuszny bogu" 8 ; „Ci, którzy obrażą boga 
lub jego wysłannika, zostaną przeklęci przez boga w t y m i w przyszłym 
życiu" 9 . Nawet podkreślane uprzednio „zrównanie" w iernych w ob l i ­
czu boga nie dotyczy samego proroka w okresie jego wzrastających 
wpływów pol i tycznych: „[...] ja jestem pierwszym z w i e r n y c h " — mówi 
o sobie prorok 1 0. 

Pr iory te t proroka odnosi się również do spraw jak najbardziej ziem­
skich: „Gdy zapytają ciebie — mówi bóg do Mahometa — do kogo 
należą łupy wojenne, odpowiedz: należą do boga i jego wysłannika [...] 
Jeśli w i e rn i jesteście, bądźcie posłuszni bogu i p r o rokow i " u . I w i n n y m 
miejscu: „[...] poprzestawajcie na t y m , co w a m daje prorok, i więcej nie 
żądajcie" 1 2. 

Koran daje więc świadectwo wolnej , ale stale postępującej zmiany 
ro l i i pozycji Mahometa, od natchnionego proroka, biernego przekazi­
ciela „woli bożej" (wczesne sury) do silnego, pewnego siebie władcy 

8 Koran, IV , 80. 
3 Koran, X X X I I I , 57. 
10 Koran, V I , 163. 
11 Koran, V I I I , 1. 
12 Koran, L I X , 7. 



426 A N N A M R O Z E K 

(sury późniejsze, z których pochodzą cytowane wyżej f ragmenty Ko­
ranu), egzekwującego od współwyznawców w imien iu boga posłuszeń­
stwo i szacunek oraz, co jest rysem charakterystycznym dla Mahometa, 
roszczącego sobie prawo do osobistego decydowania i rozporządzania 
napływającymi bogactwami, zdobytymi na wojnie. W istocie Mahomet 
ma niewiele wspólnego z sylwetką proroka opisywaną nam przez apo­
logetów is lamu: człowiekiem więcej j ak skromnym, żyjącym nieledwie 
w ubóstwie, pokornym i dobro t l iwym. W jednej z najpóźniejszych sur 
Koranu przypisuje on sobie cechy, odnoszone wcześniej t y l k o do boga: 
„Dostojny prorok powstał między wami [...] Niech w i e rn i spodziewają 
się po n i m t y l k o łaski i miłosierdzia" 1 3. 

Ogromny autorytet osobisty, j ak i faktycznie zdobył sobie Mahomet 
w miarę wzrastającego powodzenia głoszonej przez siebie re l i g i i , ma 
w omawianym problemie dość zasadnicze znaczenie: 1) Mahomet za­
akceptował istniejące uprzednio rozwarstwienie społeczne, bo umacniało 
ono w w ie rnych poszanowanie dla autory te tu i władzy; 2) wywyższa­
jąc własną pozycję Mahomet stworzył podstawę dla przyszłego uprzy­
wi le jowania kalifów, będących przecież następcami proroka. 

Pierwsza tendencja Mahometa jest dość silnie zaznaczona w Koranie: 
akceptuje on nierówność poszczególnych członków gminy muzułmań­
skiej i nawet uzasadnia je wolą boga: „[...] on darów swoich udziela 
według upodobania, bo jest potężny i mądry" 1 4. Ubóstwo lub nie­
szczęście człowieka określane jest często w Koranie jako akt próby 
boga: „Nie każdy ze śmiertelnych na równi jest szczęśliwy, a to [dla­
tego], aby bóg mógł poznać w ie rnych i wybrać spomiędzy nich swoich 
świadków oraz, żeby doświadczyć w i e rnych " 1 5. Ale ludziom bogatym 
„próby" takie nie wydają się być potrzebne: „Staraj się obok bogactwa, 
które posiadasz, zasłużyć sobie na królestwo niebieskie [...] Bądź dobro­
czynnym tak, j ak bóg był wspaniałomyślnym względem ciebie" 1 6. Wy ­
stępujące w ostatnio cy towanym fragmencie Koranu podkreślenie „bo­
skiego" pochodzenia dostatków ziemskich prowadzi niekiedy do utożsa­
mienia ubóstwa i nieszczęścia (także przecież uwarunkowanych przez 
boga w myśl zasad islamu) z rodzajem niełaski boga: „Bóg swoich 
względów udziela t y m , którzy m u się podobają" 1 7. Wskazuje na to 
również przestroga Mahometa skierowana do biednych: „Nie żądaj być 
równym t y m , których bóg nad ciebie wywyższył" 1 8, i w i n n y m miejscu: 

13 Koran, I X , 128. 
14 Koran, X L I I , 19. 
15 Koran, I I I , 140—141. 
l e Koran, X X V I I I , 77. 
17 Koran, I I I , 12. 
18 Koran, IV , 32. 



S P O Ł E C Z N A F U N K C J A K O R A N U 427 

„Nie obracaj t w y c h oczu chciwie na cudze dos ta tk i " 1 S . W ślad za t y m i 
przestrogami postępuje — znane nam skądinąd — „pocieszenie" b ied­
nych: „[...] dobra, które bóg obiecuje, są trwalsze i droższe" 2 0. 

Wreszcie jeszcze jeden ustęp Koranu wskazuje dostatecznie wy ­
raźnie na akceptację nierówności społecznej: „[...] ja — mówi bóg usta­
m i Mahometa — podzieliłem dostatki ziemskie, ustanowiłem hierarchię 
między ludźmi, która podnosi i poniża: udziela j ednym panowania, 
d rug im [nakazuje] posłuszeństwo" 2 1. Czyż można wymagać bardziej 
jasnego sprecyzowania stanowiska w kwest i i społecznej? 

Bóg Mahometa jest również proto typem despoty na wzór wschodni: 
„On — mówi Mahomet o bogu —• jest w stanie zwalić nieszczęścia na 
wasze głowy, a pod nogami otworzyć przepaść; posiać między wami nie­
zgodę i sprawić, aby jedni c ierpie l i za gwałty d rug i ch " 2 2 Zadziwiające, 
jak często wzorzec ten był ożywiany w praktyce przez średniowiecznych 
władców państwa arabskiego. Niepomierne wywyższenie tych ostatnich 
nad podstawową rzeszą w ie rnych lub poddanych stwarzało nieograni­
czone możliwości nadużywania władzy. I tu ta j dochodzimy do drugiej 
konsekwencj i posunięć Mahometa. 

Podobnie jak prorok odpowiedzialny był t y l ko przed bogiem, stojąc 
poza zasięgiem k r y t y k i ludzkie j , tak i późniejsi ka l i fowie i książęta 
sprawowali władzę absolutną, nie ograniczoną żadnym autorytetem 
ludzk im. Konieczność bezwzględnego posłuszeństwa wobec boga i jego 
wysłannika — postulowana w Koranie — z chwilą śmierci proroka 
przeniesiona została automatycznie na jego następców, kalifów, a t r a ­
dycjonaliści is lamu, popierający istniejący system władzy, mie l i isto­
tnie ułatwione zadanie, nawołując w ie rnych do posłuszeństwa na pod­
stawie istniejących przepisów Koranu 23. 

" Koran, X X , 131. 
2° Koran, X X , 131. 
21 Koran, X L I I I , 32. 
22 Koran, V I , 65. 
2 3 Na despotyczny charakter rządów władców muzułmańskich w min ionym 

okresie wskazywał również zmarły w 1956 r. były prezydent Pak i s tanu , G h u l a m 
Muhammad , w s w y m przemówieniu do prawników w 1952 r. „Podczas ostatniego 
tysiąclecia i s lam cierpiał pod władzą despotów. Stał on się narzędziem w ich 
rękach, podczas gdy oni sami podt rzymywan i byl i nie ty lko przez feudałów, ale 
również skorumpowane duchowieństwo. C i ostatni miel i często wyłączny monopol 
na wykładnie i interpretację p raw i s lamu, o i le i j ak długo potrzebne to było 
despotom dla osiągnięcia i ch celów" (cyt. za J . H a n s , Dynamie und Dogma im 
Islam, L e i d e n 1960, s. 38). Por. również A. B o n n e , State and Econimics in the 
Middle East, London 1948, s. 8: „Przywódca państwa został wynies iony ponad 
swoich poddanych, otoczony n imbem boskości i oddzielony od zwykłych śmiertelni­
ków przez ochronny m u r ceremoniału i dworzan. W t y m samym czasie pogłębiające 
się zubożenie k las niższych i wzrastająca negacja ich p raw po l i tycznych były rao-



428 A N N A M R O Z E K 

Omawiane wyżej tendencje znajdują pełne odbicie w t radyc j i isla­
m u : „Trzymajcie się [drogi] posłuszeństwa w stosunku do waszych 
zwierzchników — br zmi orzeczenie t radyc j i a l - T i r m i d i — i nie sta­
wiajcie oporu, bowiem tych , którzy są i m [zwierzchnikom] posłuszni, 
bóg nazywa posłusznymi, a powstawanie przeciwko n i m jest powsta­
waniem przeciwko bogu [...] Jeśli ktoś zarządza waszymi sprawami 
i popadnie w nieposłuszeństwo wobec [nakazów] boga, to przyjdzie na 
niego kara boża ( t j . bóg będzie wiedział, jak go ukarać), ale w y nie 
macie prawa odmawiać m u posłuszeństwa. K t o nisko ceni władzę boga 
na ziemi, tego bóg poniży (Man ahanu sul tanal lahi fí-1-ardi ahanáh-
h u ) " 2 4 . Cytat ten nie wymaga komentarza. 

Zalecenia t radyc j i o podobnej wymowie posiadają swe źródło w cy­
towanych wcześniej orzeczeniach Koranu i — wyjąwszy ich konkre t ­
ność — nie różnią się one n iczym od swego pierwowzoru. Tak jak wy ­
jątkowa pozycja i uprzywi le jowanie władców były z góry usprawiedl i ­
wiane na zasadzie uświęconej przez Koran h ierarchi i , tak i bezprzykład­
na samowola i despotyzm t y ch ostatnich były rezultatem fak tu , że 
władcy c i — postępując za przykładem Mahometa — korzysta l i z n ie ­
ograniczonej władzy, nie podlegając żadnym autorytetom, poza nie 
u c h w y t n y m bogiem. Co więcej, prawodawstwo oparte na przepisach re­
l i g i jnych , ściśle Koranie — znowu sprowadzane formalnie do autory te tu 
boga — dawało jego twórcom i egzekutorom (właśnie władcom i sko­
rumpowanemu duchowieństwu) nieograniczone możHwości wykorzysty ­
wania go do własnych celów. Właśnie na podstawie zasad is lamu wszel­
kie ak t y bezprawia, gwałtu i despotyzmu mogły być uzasadniane 
„wolą boga" i tłumaczone chęcią doświadczenia w ie rnych . 

I I . P R Z E P I S Y E T Y C Z N E K O R A N U I I C H W Y M O W A S P O Ł E C Z N A 

Is lam, a właściwie jego twórca Mahomet, m imo iż nawiązywał sze­
roko do t radyc j i i zwyczajów przedmuzułmańskich Arabów, wprowa­
dził również szereg cennych innowacj i w zakresie przepisów i zaleceń 
dotyczących sfery e t yk i i moralności. 

Znajduje to m. i n . swoje odbicie w zakazie zabójstwa niemowląt, 
zwłaszcza płci żeńskiej, praktykowanego dość powszechnie w okresie 
przedmuzułmańskim, głównie wśród plemion koczowniczych, a w y n i ­
kającego ze szczególnie ciężkich i t rudnych warunków życia t ych 
ostatnich, co za t y m idzie małej użyteczności kobiet. „Nie zabijajcie 

żliwe przez bezprzykładny sojusz między duchowieństwem is lamu, biurokracją pań­
stwową i w i e l k i m i posiadaczami z i emsk imi " . 

M Cy t . za I. G o l d z i h e r e m , Muhammedanische S t u d i e n , t. 2, Ha l l e 1890, 
s. 94. 



S P O Ł E C Z N A F U N K C J A K O R A N U 429 

własnych dzieci przez bojaźń ubóstwa — brzmi jeden z wersetów 
Koranu — ja i ch i wasze potrzeby opatrzę. Zabijając je popełniacie 
śmiertelny g r z e ch " 2 5 . Przepis ten, podyktowany zmienioną sytuacją 
ekonomiczną Arabów (zwycięskie podboje dostarczają bogatych łupów) 
i k o n k r e t n y m i potrzebami (wo jny stwarzały rosnące zapotrzebowanie 
na bojowników), nie umniejsza zasług Mahometa w faktycznym poło­
żeniu kresu p rak t ykowanym dotychczas zabójstwom niemowląt i sta­
nowi jeden z pozytywów Koranu; z drugie j strony sposób sformułowa­
nia tegOf zakazu: pozostawienie bogu trosk i o utrzymanie potomstwa, 
zrodziło sku tk i ujemne w postaci beztroski i b raku odpowiedzialności 
za utrzymanie dzieci, a wynikający stąd ogromny przyrost natura lny 
w kra jach is lamu jest dzisiaj jedną z najpoważniejszych przeszkód 
w usunięciu rezultatów opóźnienia gospodarczego. 

Do i nnych pozytywów odnoszących się do życia rodzinnego zaliczyć 
należy podkreślany wie lokrotnie nakaz szacunku i pieczołowitości dla 
rodziców i w ogóle starszych ludz i : „Bóg nakazuje sługom swoim być 
dobro t l iwym dla swoich bliźnich i rodziców, czy z n ich jedno, czy oboje 
osiągnie wiek sędziwy. Strzeż się, abyś i m pogardy nie okazał i na­
pomnień nie dawał, przemawiaj do nich zawsze z uszanowaniem" 2 6 . 
Nakaz t en ma swoje źródło w społecznej, na wpół patriarchálněj s t ruk ­
turze ówczesnej A rab i i . Zachował on swą wartość do c h w i l i obecnej 
i przy jemnie uderza cudzoziemca. Ujemne skutk i , jakie za sobą pociąga, 
polegają jedynie na umocnieniu nadmiernego poszanowania autory te ­
tów i hołdowaniu t radyc j i , cech i tak już silnie akcentowanych w ideo­
log i i i s lamu. 

Nie brak również w Koranie zaleceń ściśle etycznych o równie do­
datniej wymowie . Są to: powtarzany wie lokrotnie nakaz uczciwości 
kupieckie j (być może jest to następstwem fak tu , że Mahomet, sam k u ­
piec z zawodu, doceniał wartość i znaczenie takie j właśnie postawy 
w praktyce) , przestrzeganie przed wydawaniem fałszywego, krzywdzą­
cego świadectwa o innych, akcentowanie cnót miłosierdzia, sprawied l i ­
wości, wzajemnej życzliwości i tp . 

A le wszystkie te przepisy i napomnienia nie są j edynymi an i na j ­
ważniejszymi zaleceniami Koranu w sferze e tyk i . O i le przytoczone 
wyżej przepisy odwoływały się do dobrej wo l i i działania wiernych, co 
znajduje swe odbicie we wczesnych surach Koranu 21, o ty l e późniejsze 

25 Koran, X V I I , 31. 
26 Koran, X V I I , 23. 
2 7 Por. Koran: „Zesłałem z nieba tę księgę, w której p rawda przemawia do 

ludz i : kto podług niej postępuje i kto się od niej oddala, każdy dla siebie p r acu j e " 
( X X X I X , 42); „Każdy odpowie za swoje u c z y n k i " ( L X X I V , 38). 



430 A N N A M R O Z E K 

sury akcentują już t y l ko wartość biernego, ścisłego podporządkowania 
się muzułmanom wo l i i działaniu samego boga. 

Na zmianę stanowiska i or ientacj i Mahometa wpłynęło przede 
wszystkim jego postępujące znaczenie i wzrastający autorytet pol i tycz­
n y na terenie Arab i i , ale także początkowe k p i n y i sceptyczne uwagi 
jego współziomków 2 8. Oba te f ak ty pociągają za sobą położenie więk­
szego niż dotychczas nacisku na wszechmoc i wszechdziałanie boskie, 
t j . predestynację. 

Broniąc się przed kp inami i atakami swoich współziomków i pragnąc 
umocnić własny autorytet , Mahomet, w coraz szerszym stopniu uzależ­
nia sprawy i czyny ludz i od wo l i i wyroków boga: „Ludzie nie zostaną 
oświeceni według two je j [ t j . Mahometa] chęci — b r zm i tekst jednej 
z późniejszych sur Koranu — Bóg oświeca t ych , którzy m u się podo­
bają i zna wszystkich, postępujących drogą zbawienia" 2 9 . W ten sposób 
Mahomet odsunął od siebie zarzut „niemocy" w wypadku niepowodzeń 
przy nawracaniu n iewiernych: jeśli ktoś nie chce przyjąć zasad nowej 
w ia r y i podporządkować się i ch przepisom, dzieje się to za sprawą sa­
mego boga: „[...] kogo bóg pogrąży w błędzie, t en należy do straco­
n y c h " M ; i w i n n y m miejscu: „Bóg [...] kogo chce prowadzi drogą zba­
w ien ia " 3 1 . 

Pod wpływem zmienionej or ientacj i Mahometa ulega również zmia­
nie s t ruk tura samego is lamu. W miejsce wcześniejszego odwoływania 
się do wolnej wo l i człowieka, do jego uczynków, które miały w a r u n ­
kować zbawienie, pojawiają się teraz coraz częściej orzeczenia, p r zyp i ­
sujące t y l k o bogu decyzję w kwes t i i zbawienia czy potępienia człowieka. 
Znajduje to swoje odbicie w większości sur Koranu. Oto niektóre 
z n ich : „[...] bóg daje posłuch temu, k to m u się podoba; on mógłby 

2 8 Świadectwem krytycznego stosunku Arabów do Mahometa we wczesnym 
okresie jego działalności jest znowu sam tekst Koranu: „Oni (tj. n iewierni ) mówili 
do proroka: ty, który przyjąłeś Koran, jesteś szalony. Gdybyś n a m prawdę p r z y ­
nosił, czyżbyś nie przyszedł w poczcie aniołów? (XV , 6—7); „Nie m a innego życia 
nad to, jakiego używamy i nigdy nie zmar twychwstan i emy — t a k a była i ch m o w a " 
(CV I , 29); i jeszcze jeden fragment: „Czyż porzucimy nasze bóstwa — mówili — 
dla jednego szalonego w ie r szok l e ty? " ( X X X V I I , 36). Świadczy o t y m również k r y ­
tyczna postawa Arabów wobec treści legend przytaczanych przez Mahometa. I tak, 
występująca w Koranie ( X X X V I I , 139—144) przypowieść b ib l i jna o Jonaszu, który 
za sprawą boga wyrzucony ze statku, połknięty został przez wie loryba, przyto ­
czona słuchaczom wzbudziła ogromną wesołość, a jeden z n ich rzekł: to nie jest 
cud, że w ie lo ryb połknął Jonasza ; byłby to cud nierównie większy, gdyby Jonasz 
połknął wie loryba. 

29 Koran, X X V I I I , 56. 
30 Koran, V I I , 177. 
31 Koran, X , 25. 



S P O Ł E C Z N A F U N K C J A K O R Á N O 431 

sprawić, że c i , co w grobie spoczywają, mog l iby słyszeć" 3 2 ; „Kogo bóg 
prowadzi , ten prawą postępuje drogą; c i których on obłąkał, nie znajdą 
ucieczki przed n i m " 3 S ; i jeszcze: „[...] on może według upodobania 
przebaczać w a m lub karać was" 3*. 

W ostatecznym rachunku wiara lub niewiara nie zależy więc już 
od człowieka: od jego wyboru , wo l i i postępowania. To A l l ah obdarza 
łaską w ia ry , lub też odmawia te j łaski, czyni serce wrażliwym dla 
przestróg lub je zamyka. Z teor i i predestynacji lub przeznaczenia bo­
skiego — sformułowanej przez Mahometa tak stanowczo i bezwzględ­
nie — wyn ika , że bóg przeznaczył człowieka z góry bądź do szczęśli­
wości, bądź do potępienia, że sparaliżował każdy odruch woH i każdą 
inicjatywę, odebrał człowiekowi możność decyzji, uczynił bezskutecz­
n y m wysiłek do wzrastającej doskonałości. Z biegiem czasu, wszelkie 
zjawiska otaczającego ludz i świata, a szczególnie zjawiska dla n ich uży­
teczne, są przedstawiane w Koranie jako ak t cudu boskiego. 

Zasięg „twórczości boga" nie pozostawia miejsca na żadną a k t y w ­
ność samego człowieka. Nawet bowiem ubranie, pokarm, napoje, dobro­
b y t czy nędza, szczęście czy nieszczęście pochodzą bezpośrednio od 
boga 3 5 . Można więc postawić pytanie: j ak w świetle wszechogarniającej 
aktywności boga na niebie i z iemi wyglądają przepisy etyczne stawiane 
przed samym człowiekiem? Pozostają one w ścisłej zgodności lub lepiej 
zależności od sformułowanych wyżej przymiotów boga. 

Absolutna wszechmoc boga ma wzbudzać podziw i strach w ie rnych 
i skłaniać i ch do ukorzenia się przed majestatem boskim: „Wierzący 
to c i — orzeka tekst Koranu — w których sercach wzmianka o bogu 
wzbudza lęk [...] i którzy pokładają w n i m jedyną nadzieję dla siebie" 3 6 . 

Na tu ra lnym następstwem wyeksponowanej na plan pierwszy 
wszechmocy boskiej jest formułowany wie lokrotnie postulat uciekania 
się t y l k o do pomocy boskiej w chwi lach szczególnie ciężkich: „[...] ci, 
którzy chcą obrony, niech je j od boga żądają" 3 7 ; „Bóg jest waszym 
opiekunem, któż lepiej od niego może wam pomóc?" 3 8 ; „Jeśli bóg zsyła 

'2 Koran, X X X V , 22. 
33 Koran, X V I I , 97. 
34 Koran, X V I I , 54.* 
3 5 Por. Koran: „On w dobroci swej wyposaża was w pokarmy czyste i z d rowe " 

( X L , 64); „Dzieci A d a m a ! Daliśmy w a m odzież, abyście o k r y l i wasze n iedostatk i " 
( V I I , 26); „Bóg jest dobrotl iwy dla slug swoich i darów swoich udziela według 
podobania (dosłownie: k o m u chce ) " ( X L I I , 19); „Bez wo l i bożej ludzie nie mogą k o ­
rzystać ze szczęścia an i doznawać przeciwności" (V I I , 188). 

36 Koran, V I I I , 2. 
3 7 K o r a n , X I V , 12. 
88 Koran, I I I , 150. 



432 A N N A M Ř O Z E K 

na ciebie utrapienie, on t y l k o może cię uwolnić od niego" 3 9. Zgodnie 
z przytoczonymi wyżej orzeczeniami Koranu is lam wyklucza możliwość 
uzyskania pomocy i wsparcia w potrzebie ze strony innego człowieka, 
podważa t y m samym podstawy solidarności ludzkie j , wiarę w siły 
i wartość człowieka w ogóle. 

W rezultacie muzułmanin nie przypisuje większej wagi do swego 
działania, nie zna radości płynącej z pokonywania trudności na t y m 
polu: jest b ierny, poddaje się biegowi rzeczy. Bierność ta przejawia się 
również w postawie wyczekującej człowieka w stosunku do otaczają­
cego go świata, w niechętnym stosunku do wszelkiego wysiłku, w b r a k u 
t rosk i o własne, a t y m bardziej cudze j u t r o . Na bezpośrednią zależność 
tej właśnie postawy muzułmanów od zasad re l i g i i przez n ich wyzna­
wanej wskazują liczne wypowiedzi teoretyków islamu w kwes t i i war­
tości i r o l i pracy w życiu człowieka. I tak Wasija Abu Hanl fa — jeden 
z interpretatorów świętej księgi is lamu — stwierdza, że „wiara jest 
ważniejsza od pracy: praca może mieć przerwy, ktoś może być od niej 
uwolniony, od w ia ry zaś n i e " 4 0 . Uzasadnieniem tego stanowiska jest 
właśnie absolutna wszechmoc boga: „Bóg stworzył człowieka łącznie 
z jego pracami, przekonaniami i wiedzą, ponieważ człowiek nie ma 
zdolności do tworzenia, będąc słabym i pozbawionym odpowiednich 
właściwości. Bóg tworzy człowieka i zaopatruje go, jak to jest powie­
dziane w Koranie: Alláh tworzy i zaopatruje ciebie" 4 1 . Dochodzą t u do 
głosu wszystkie elementy re l i g i i is lamu, o których mowa była wyżej: 
podkreślenie słabości człowieka, negacja wartości jego osobistego wy ­
siłku i „uwolnienie" go od trosk o własne życie. 

Wyznawca is lamu był jako człowiek wtłaczany w ściśle ograniczone 
r a m y szablonów, obracał się w zamkniętym świecie, w którym wszyst­
kie zdarzenia były ujmowane jako przejaw „cudu boskiego", a więc 
rodzić mogły t y l k o podziw i trwogę, a nie ciekawość i dociekliwość. 
Jeśli jeszcze do tego dodamy wielowiekowe odcięcie się świata is lamu 
od wpływu obcych k u l t u r , absorbujących wyobraźnię i wyzwalających 
autokrytycyzm, to fakt akceptacji i respektowanie cnót muzułmańskich 
sformułowanych w Koranie, przez przygniatającą część wyznawców tej 
re l i g i i , nie będą budzić większego zdziwienia. 

I I I . C N O T Y M U Z U Ł M A Ń S K I E Z A L E C O N E P R Z E Z K O R A N I TRADYCJĘ 

Najważniejszym obowiązkiem muzułmanina jest wierzyć w Al laha 
i żyć według ścisłego znaczenia słowa: is lam (poddanie, podporządkowa­
nie się). Pokorne poddanie się wo l i boga jest 'wewnętrzną istotą po-

39 Koran, V I , 17. 
40 Szarh Wasijat Abu Hanifa, Hyderabad 1903, s. 78. 
41 Ibidem, s. 80. 



S P O Ł E C Z N A F U N K C J A K O R A N U 433 

bożności. Is lam jest dobrowolnym (i w t y m jedynie przejawia się akt 
„wolnej w o l i " człowieka) poddaniem się wierze oraz je j zarządzeniom. 

Zgodnie z t y m ujęciem głównymi cnotami muzułmańskimi stawia­
n y m i przed wyznawcami, nie ty le jako wzór, i le warunek i sprawdzian 
ich pobożności, są cierpliwość i pokora. T rudno nie dostrzec ścisłego 
związku tak ujętych cnót etycznych z omawianą wcześniej, skrajnie 
ujmowaną teorią predestynacji boskiej : skoro wszelkie wydarzenia 
w świecie odnoszące się zarówno do zjawisk przyrody, j ak do człowieka 
są skutk iem uprzedniego postanowienia boga, to człowiekowi nie pozo­
staje nic innego, jak c ierp l iwie i z pokorą znosić przejawianie się wo l i 
bożej. Na ścisły związek norm etycznych z surową dogmatyką is lamu 
wskazuje również forma i treść orzeczeń Koranu: „[...] znoś c ierpl iwie 
nieszczęścia zdarzające się tobie, bo wszystko jest skutk iem wyroków 
b o s k i c h " 4 2 ; „[...] c i , którzy cierpieć będą wyt rwa le , odbiorą stosowną 
nagrodę 4 3 i jeszcze: „czekaj i znoś c ierp l iwie i wesoło" **. 

W przytoczonych wyżej wersetach t rudno nie odczytać w y m o w y 
społecznej w tak sformułowanych nakazach etycznych: ponieważ nic 
nie dzieje się wbrew wo l i boga, żadne cierpienie ludzkie nie jest złem 
i nie walka z n i m , lecz c ierpl iwe oczekiwanie na ewentualną zmianę 
zrządzenia boskiego jest postawą jedynie słuszną. Tę „wartość" prze­
pisów Koranu docenil i w pełni późniejsi teologowie is lamu, cierpliwość 
bowiem i pokora są cnotami najszerzej tu ta j omawianymi i usi lnie 
akcentowanymi. Przy czym społeczny sens t y ch przepisów jest jawnie 
wyeksponowany na plan pierwszy. Przedstawiciel tego k i e r u n k u : a l -
-Ma la t i , stwierdza co następuje: „[Należy] wierzyć, że Koran jest mową 
boga i w to, że trzeba słuchać aktualnego władcy takiego, j a k i m on 
jest [...] nie należy też osądzać żadnego muzułmanina niezależnie od 
jego czynów, ponieważ nie wiadomo, k to jest przeznaczony do piekła, 
a k t o do nieba" 4 5 . 

Obu t y m cnotom, t j . pokorze i cierpliwości, poświęcone są w l i t e ra ­
turze muzułmańskiej liczne opracowania, wiersze i przysłowia. Do bar­
dziej znanych należy zbiór stu przysłów 'Alí'ego, z których przytoczymy 
k i l k a dla z i lustrowania omawianego przez nas zagadnienia. Pragniemy 
przy t y m zwrócić uwagę na pref iks „naj", dodany przez 'Alí'ego, wska­
zujący na rangę wyszczególnionych przez niego cnót: „Najpiękniejszym 
stanem jest cierpliwość; najpiękniejszym ćwiczeniem r e l i g i j n ym jest 

42 Koran, X X X I , 17. 
43 Koran, X V I , 96. 
44 Koran, L X X , 5. 
4 5 Cyt . za A Reader on Islam, passages from standart Arabic Writings illustra­

tive of the Beliefs and Practices of Muslim, ed. A. Jeffery, Gravenhage 1962, s. 367. 

28 — E t n o g r a f i a P o l s k a , t . X 



434 A N N A M R O Z E I Ć 

pokorna postawa; największa słuszność t k w i w stosunku służebnym 
człowieka w odniesieniu do boga" 4 6 . 

Dość charakterystyczny jest przy t y m fakt, że w życiu codziennym 
muzułmanów przyjęły się i ugruntowały właśnie te elementy przepi­
sów Koranu, które podkreślały ich słabość i bezsilność w obliczu wy­
roków boskich. Umacniała je z jednej strony praktyka , przeciętny bo­
wiem obywate l nie miał istotnie nic do powiedzenia w sprawach ogól­
nych większej czy mniejszej wagi, zobowiązany do bezwzględnego po­
słuszeństwa wobec władcy; z drugiej strony umacniały je również t ra ­
dycyjne upodobania i n a w y k i Arabów: przyzwyczajenie do zdobywania 
środków utrzymania na drodze wojen (tradycje koczownicze) lub 
w formie dotacji (pensje wypłacane l i cznym towarzyszom proroka 
i jego rodzinom ze skarbu państwa), liczne i bogate łupy zdobywane 
na drodze wojen w początkowym okresie islamu. Usuwało to na plan 
dalszy przez długi okres wartość i znaczenie pracy jako drogi zdoby­
wania środków utrzymania. Arabowie chętnie w ie rzy l i we wszechdzia-
łanie i łaskawość boga, który zaopatrzy ich w podobne dary nie wy­
magając od n ich dodatkowego wysiłku 4 7 . 

S k u t k i tak sformułowanych norm etycznych, przejawiające się 
w daleko posuniętej bierności wiernych, doszły do głosu w pełni wtedy, 
k iedy dogmatyka is lamu, rozwijana i umacniana przez teologów m u ­
zułmańskich, coraz jawnie j broniła interesów władców, którym „poza­
ziemska" orientacja w i e rnych — tak usi lnie zaszczepiana przez ideolo­
gów is lamu — stwarzała sprzyjające w a r u n k i do realizowania jak naj ­
bardziej ziemskich i doczesnych celów. 

Jeszcze w okresie życia Mahometa zasady przez niego głoszone wy­
magały jakiegoś wysiłku od współwyznawców, jeśli nie akceptacji, to 
przynajmnie j ich przyswojenia, słowem — myślenia. Przepisy Koranu 
i autentyczne wypowiedzi Mahometa zamieszczane w t radyc j i w na j ­
wcześniejszym okresie są jeszcze żywe, odnoszą się do spraw codzien­
nych, rozstrzyganych na gorąco, często w sposób giętki i wcale roz­
sądny 4 8 . Również i muzułmanie tego okresu wyrażają swe wątpliwości, 

4 6 A l - G h a z á 1 i, Uber Intention, Reine Absicht und Wahrhaftigkeit, Ha l l e 1916, 
s. 82. , 

4 7 T e n a w y k i Arabów wzmocnione i uzasadnione przez tradycję i religię s t a ­
nowią również jedną z p rzyczyn zastoju kulturalnego, ale także opóźnienia ekono­
micznego. Stwierdza to również B o n n e (op. cit., s. 157—158): „Przywiązanie do 
starych , t radycy jnych form życia u Beduinów, ale także do wolności, jest j e d n y m 
z ważnych czynników utrudniających postęp. Arabowie [...] pracują, k iedy muszą, 
i to tak długo tylko, j ak długo nie zarobi l i określonej sumy pieniędzy aktualnie im 
potrzebnej; potem odchodzą lub uciekają". 

4 8 T r a d y c j a przekazała odpowiedź Mahometa na pytanie Bedu ina : „Czy m a m 
wielbłądzicę uwiązać, czy pozwolić je j biegać wolno i zaufać bogu?". Odpowiedź 



S P O Ł E C Z N A F U N K C J A K O R A N U 435 

wahania, przejawiające się w l icznych nieraz kłopotliwych dla Maho­
meta pytaniach. Mahomet formułował również wiele słusznych i cen­
nych nakazów etycznych, jak np. spełnianie dobrych uczynków, spra­
wianie radości i n n y m , niesienie pomocy w potrzebie i t p . Ale w miarę 
rozprzestrzeniania się i umacniania w ia ry is lamu, w miarę rozwoju 
ortodoksj i muzułmańskiej i pogłębiającej się nierówności społecznej 
muzułmanów na plan pierwszy wysuwają się te nakazy Koranu, które 
nawołują do pokory, posłuszeństwa i poddania się w o l i boga. Znika t u 
już tendencja odwoływania się do dobrej wo l i i rozsądku człowieka. 
To, co początkowo Mahomet stawiał przed człowiekiem jako sprawę 
wymagającą jego akceptacji, z biegiem czasu stało się zbiorem mar t ­
wych dogmatów, które muzułmanin musiał znać, z góry akceptując 
je. Wszystkie ujemne cechy przepisów Koranu, stanowiące t y l ko część 
no rm etycznych nakreślonych przez Mahometa, były w późniejszym 
okresie szczególnie akcentowane i przedstawiane w i e rny m jako jedynie 
obowiązujące. 

Tak więc Mahomet, ale w jeszcze większym stopniu tradycjonaliści 
is lamu w sojuszu z warstwą rządzącą, osiągnęli swój cel: muzułmanie 
przyjmują pokornie wszelkie b rak i , niedostatki i przejawy niespra­
wiedliwości jako przejaw „doświadczenia boskiego". Są oni istotnie 
w i e r n i nakazom Koranu: są c i e rp l iw i (sabr), wdzięczni bogu za wszelkie 
wydarzenia (szukr) i unikają wątpienia utożsamianego z niewiarą 
(kafr). Odsuwają się od wszelkiej wa lk i , która wiąże się t y l k o ze spra­
wami świata doczesnego i od prob lematyk i , która nie wypływa z ich 
re l i g i i . Wśród przeważającej części ludności muzułmańskiej, jeszcze do 
chw i l i obecnej, żaden pogląd nie zyskuje aprobaty, jeśli nie zapewnia 

przodownictwa zasadom wiary . 

I V . O P O Z Y C J A P R Z E C I W K O W S Z E L K I M F O R M O M I N N O W A C J I N A G R U N C I E 
I S L A M U 

I w te j kwes t i i stanowisko Mahometa sformułowane w Koranie nie 
jest jednolite. W początkowym okresie swej działalności Mahomet, sam 
głosząc rzeczy nowe w porównaniu z t radyc jami i obyczajami przed-
muzułmańskich Arabów, odwołuje się do i ch namysłu, ref leksj i , w ta ­
k i m samym stopniu, jak do ich dobrej wo l i . Z tego wczesnego okresu 
pochodzą też te f ragmenty Koranu, które akcentują wartość zdobywa­
nej wiedzy, wyższość człowieka rozumnego nad niepojętnym (czytaj 
wiernego nad wątpiącym lub kpiarzem) 4 9 . 

Mahometa brzmiała ,,uwiąż ją i zaufaj bogu" (cyt. za M. H o r t e n, De r Islam in 
seinem mistiach-religiósen Erleben, Dusseldorf 1928, s. 6). 

4 9 Por. Koran: „[...] mądry i n ierozumny nie mogą być pprównywani" ( X X X I X , 
9); „[...] bóg wynies ie na wysok i stopień wie rnych , oświeconych wiedzą" [ L V I I I , 11]. 



436 A N N A M R O Z E K 

Z chwilą jednak, k iedy Mahomet zyskuje sobie pokaźną liczbę zwo­
lenników, a sława jego nieustannie wzrasta, metoda argumentacj i 
i perswazji ustępuje coraz częściej miejsca postulatom wa lk i zbrojnej 
jako drogi „nawracania" niewiernych, a co za t y m idzie hasłom akcep­
tac j i ustalonych już zasad w ia ry oraz ostrzeżeniom przed wszelkimi 
i nnowac j am i 5 0 . Przy czym zasady islamu były jedne: to, co było ko­
nieczne w odniesieniu do a rmi i , dla zachowania dyscyp l iny w je j sze­
regach, rozciągnięte zostało również na ludność cywilną. Na straży nie­
zmienności ustalonych już zasad Koranu stał nie t y l k o Mahomet, a po 
jego śmierci ka l i fowie i teolodzy, ale również sami Arabowie — Be-
du in i , których dawny tradycjonal izm i niechęć w stosunku do wszyst­
kiego co nowe, obce — z chwilą faktycznego zaakceptowania is lamu — 
skierowane zostały przeciwko wszystkiemu, co nie jest objęte „świętą 
księgą". K i e d y w okresie podbojów spotykal i się on i na terenie państw 
pozaarabskich z krytyką zasad is lamu, z uwagami wskazującymi na 
niekonsekwencje i b r a k i Koranu, „argumentowali" z pozycji siły, z po­
zycj i zwycięzców. 

Ale największą rolę w umacnianiu i rozszerzaniu zawartych w Ko­
ranie zaleceń t rzymania się z dala od wszelkiego nowatorstwa, a więc 
myśli i dążeń nie mających swego p ierwowzoru w świętej księdze 
is lamu, odegrali średniowieczni władcy państwa arabskiego w sojuszu 
z ortodoksją is lamu. Wskazuje na to wyraźnie tradyc ja is lamu, stwo­
rzona i systematycznie rozbudowywana przez teologów muzułmańskich 
na użytek własny i władców. I tuta j przykłady można mnożyć w nie­
skończoność. Zgodnie ze świadectwem t radyc j i k a l i f Omar (634—644) 
przy zawieraniu t r a k t a t u pokojowego z każdym nowo zdobytym mia­
stem stawiał warunek, aby mieszkańcy nie dawal i schronienia żadnemu 
nowatorowi (Lá ju'wü laná m u h d i t h a n ) 5 1 . Ahdatha, j ak również biďa — 
to t e r m i n y najczęściej używane w islamie dla określenia nowatorstwa, 
czy l i działania lub postępowania, które nie jest oparte na starych oby­
czajach patr iarchalnych is lamu. We wczesnej t r adyc j i przypisuje się 
również prorokowi następujące orzeczenie, potępiające nowatorstwo: 
„Kto wprowadza nowe zagadnienia w naszą sprawę [ t j . w sprawy 
w i a r y lub szerzej w przyzwyczajenia ustalone przepisami Koranu] takie, 
jakie w niej nie występowały, ten jest godzien potępienia" S 2 . Druga 
wypowiedź: „Kto czyni coś, co nie jest (na miarę) naszych spraw, t en 

5 0 Por. Koran: „ W i e rn i l Ograniczajc ie waszą ciekawość; znajomość rzeczy, które 
chcecie poznać, może w a m szkodzić. Stara jc ie się. prosić o tę wiedzę, którą w a m 
Koran objawił" (V, 103); „Nie stara jc ie się zgłębiać tego, czego nie możecie wiedzieć: 
zdacie rachunek z widzenia , słyszenia i z serc w a s z y c h " ( X V I I , 40) itp. 

5 1 Cy t . za G o l d z i h e r e m , op. cit., s. 16. 
52 Ibidem. 



S P O Ł E C Z N A F U N K C J A K O R A N U 437 

jest godzien potępienia" 5 3 . Podsumowaniem t y ch orzeczeń proroka jest 
następujący wniosek: „Najgorszą ze wszystkich rzeczy (czynów) jest 
innowacja" M . 

Tę samą wymowę ma fragment testamentu duchowego Mahometa 
przekazany przez tradycję: „Przestrzegam was przed innowacjami 
[biďa], bo każda innowacja jest błędem" и . Dalsze jeszcze zaostrzenie 
tego stanowiska wydaje się wskazywać na późniejsze pochodzenie tekstu 
t radyc j i , przypisywanego prorokowi : „Najgorszą z rzeczy jest inno­
wacja, każda innowacja jest odstępstwem, każde odstępstwo błędem, 
a każdy błąd prowadzi do piekła [ognia]" 5 6 . 

Ten sam pogląd wyraża cytowany przez al-Ta'labí'ego w zbiorze 
t radyc j i tekst egzegezy do I sury Koranu, wers. 7, gdzie pod ludźmi, 
którzy wzbudzają gniew boga, rozumie się t y ch : „u których panuje 
bid 'a [ innowacja], a błądzącymi są c i , którzy odchodzą od sunny [prze­
pisy, nakazy t r a d y c j i ] " 5 7 . W rzeczywistości, człowiek nazywany sahib 
bid 'a ( innowator) , był w islamie od najdawniejszych czasów t rak towa­
ny z pogardą, nieledwie wstrętem. Nawet jego p r a k t y k i re l ig i jne uzna­
wano za w pełni nieważne: nie przynoszą m u korzyści modl i twa i dobre 
uczynki — mówiono — jeśli obciążył się bid'a M . 

Tak pojęte zasady w ia r y islamu, skutecznie podtrzymywane przez 
ideologów re l i g i jnych w podstawowych rzeszach wyznawców islamu, 
odegrały i odgrywają nadal rolę hamulca w rozwoju nauk i i k u l t u r y . 
W tej mierze zgadzamy się w pełni z wypowiedzią: L. I . K l imowicza, 
iż „świętość is lamu stoi na przeszkodzie poznania naukowego i po­
zostaje w sprzeczności z postępem" 5 9 . 

V. SPOŁECZNE S K U T K I N O R M I P R Z E P I S Ó W KORANU 

Przedstawione w dotychczasowym toku wykładu zalecenia i prze­
pisy Koranu oraz t radyc j i , kształtujące przez tak wiele wieków men­
talność jego wyznawców, pozostawiły trwałe ślady w postawie i za­
chowaniu współczesnych muzułmanów. 

Omawiana ostatnio opozycja przeciwko wszelkim formom innowacj i , 
n ieufny i niechętny stosunek do wszelkiej wiedzy pozakanonicznej, ale 
również wdrażane muzułmanom w sferze e t yk i bierność i pasywizm 

53 Ibidem. 
54 Ibidem. 
55 Ibidem. 
5S Ibidem, s. 24. 
57 Ibidem, s. 25. 
58 Ibidem. 
5 9 L . I . K l i m o w i c z , Islam: oczerki, Moskwa 1962, s. 89. 



438 A N N A M R O Z E K 

dochodzą między i n n y m i do głosu w postawie współczesnych uczniów 
arabskich. A. Carleton, prowadzący badania nad postawą i postępami 
uczniów arabskich, pisze o n ich co następuje: „Zdumiewające jest, jak 
w ie lu uczniów przychodzi do szkoły sądząc, że są czymś pustym, co 
można napełnić wiedzą bez ich wysiłku. Fak ty czy stwierdzenia są 
akceptowane przez nich po prostu dlatego, że są napisane w książce, 
lub też wypowiedziane przez nauczyciela" 6 0 . Zgadzamy się też w pełni 
z wnioskami tego samego autora, wskazującymi drogi usunięcia owej 
obojętności i bezwładu młodych Arabów. Podstawowymi wa runkami 
efektywnego nauczania są zdaniem A. Carletona: „konieczność roz­
budzenia ciekawości uczniów i nakierowanie ich na drogę celowego, 
uporządkowanego myślenia" 6 1 . Od siebie dodamy jeszcze dwa dalsze 
wnioski lub w a r u n k i : wzbudzenie szacunku i zaufania dla samego sie­
bie, a przede wszystkiem własnych zdolności poznawczych oraz wzrost 
odpowiedzialności osobowej i socjalnej. 

Właśnie brak odpowiedzialności osobowej i socjalnej, który można 
b y określić również brak iem odpowiedzialności obywatelskiej muzuł­
manów, jest jeszcze jedną spuścizną zasad i przepisów formułowanych 
w Koranie, poszerzonych i rozbudowanych w okresie władzy ka l i fa tu . 
W islamie nie wykształciła się koncepcja czy teoria państwa w nowo­
czesnym znaczeniu tego słowa 6 2 . 

Ścisłe powiązanie rel igi jnego i politycznego aspektu państwa we 
wczesnym okresie is lamu znalazło wyraz w całkowitej identy f ikac j i 
wzajemnych interesów i sfer oddziaływania, prowadziło do rozwoju 
systemu prawa wspólnego dla obu sfer, wyprowadzonego jednak ze 
źródeł re l i g i jnych (Koran). 

W islamie państwo, zarówno pod względem formy, jak i treści, 
utożsamiane było ze zbiorowością wiernych ( 'umma), z przywódcą r e l i ­
g i j n ym na czele. W rezultacie państwo muzułmańskie nie wykształciło 
postawy obywatelskiej wśród swoich członków. Pojęcie postawy oby­
watelskiej jest obce is lamowi tak samo, jak pojęcie państwa jako insty­
tuc j i pol itycznej. Państwo boże zastąpiło tam na długi okres pojęcie 
państwa politycznego. Udział w rządzeniu uważany był nawet przez 

6 0 A. C a r l e t o n , The Interaction of Education and public Responsibility, 
Aleppo 1961, s. 87—89. 

6 1 Ibidem, s. 89. 
6 2 A r ab sk i język nie zna te rminu oddającego treść w y r a z u państwo. Słowa: 

hak imi j a i daula, używane dla określenia państwa, oznaczają: p ierwsze — panowa ­
nie, władzę, suwerenność (a więc przymioty władzy kalifów), drugie — zmianę, 
przemianę, dynastię, panowanie i dopiero wśród da lszych znaczeń także państwo. 
Podobnie też nie ma w języku a rabsk im precyzyjnego t e rminu oddającego pojęcie 
obywatel czy obywatelstwo. 



S P O Ł E C Z N A F U N K C J A K O R A N U 439 

tradycję za niebezpieczny dla zbawienia. Upoważniony do sprawowa­
nia władzy był t y l ko ka l i f : naczelnik i przywódca wiernych. 

Człowiek wykształcony w obrębie is lamu był co prawda szkolony 
w sztuce administrowania, ale nie było to bynajmnie j równoznaczne 
z kształtowaniem poczucia odpowiedzialności obywatelskie j . Gdyby po­
równać starożytnego Greka z Arabem-muzułmaninem, to można b y 
powiedzieć, że jeśli starożytnemu Grekowi wpajało się pojęcie lub na­
ukę o państwie, to muzułmaninowi pojęcie służby bożej. Stąd wykształ­
cenie w obrębie is lamu nie obejmowało cnót cyw i lnych . 

Wśród administrac j i Wschodu brak również pro to typu urzędnika 
jako sługi państwa czy narodu. Indyw idua lny wyznawca is lamu nie 
jest zresztą wciągany w orbitę aktywności pol i tycznej, nie jest on rów­
nież odpowiedzialny za państwo tak długo, jak długo istnieje rząd. 

Rozwój myśli potítycznej w obrębie państw arabskich (i to nie 
wszystkich) zapoczątkowany został faktycznie na przestrzeni ostatnich 
k i l kunas tu la t . W okresie wcześniejszym był on udaremniany przez 
ogromny wpływ wars twy k l e ryka lne j , która — w sojuszu z władzą 
polityczną — była zainteresowana w konserwacj i re l i g i jne j t r adyc j i 
i podejmowała stałe wysiłki, aby uniemożliwić rozprzestrzenianie się 
nowych zasad państwa i po l i t yk i . 

Ciążące k u t radyc j i podstawowe rzesze wyznawców is lamu, za jmu­
jące w państwie pozycję poddanych, podporządkowały się w pełni 
schematowi re l i g i jnemu. Muzułmanin nie przeciwstawiał się państwu, 
lecz starał się trzymać od niego tak daleko, j ak to t y l k o jest mo­
żliwe е з . 

Tendencja t r zymania się z daleka od spraw państwa i p o l i t y k i jest 
jednak nie t y l ko rezultatem skutecznych nauk t r adyc j i is lamu, ale 
również osobistego, gorzkiego doświadczenia najuboższych wars tw l u d ­
ności. Despotyzm władców kolejno następujących po sobie dynast i i 
ugruntował przekonanie muzułmanów, że władza jest czymś, czego 
należy unikać. Podstawowa część ludności trzymała się jak najdalej 
od spraw po l i t yk i , nie t y l ko wskutek apat i i i inerc j i , jakie zaszczepiała 
w nich etyka is lamu, ale także z prostej obawy przed ewentua lnymi 
skutkami zetknięcia się z władzą czy je j reprezentantami, które dla 
niej z reguły kończyły się źle. Rząd kojarzył się poddanym z apara­
tem do ściągania podatków, służbą wojskową, możliwością uwięzienia 
i wsze lk imi i n n y m i prze jawami dla n ich niekorzystnymi . Przejawem 
tego stosunku obywate l i do aktua lnych autorytetów pol i tycznych jest 

6 3 We w z a j e m n y m układzie stosunków między poddanymi a władcą oraz w obo­
jętności tych p ie rwszych na sp rawy po l i tyk i państwowej tkw i być może jeszcze 
jedna p r zyczyna faktu, że wa r s twy średnie w obrębie i s l amu nigdy nie sięgnęły po 
władzę. 



440 A N N A M R O Z E K 

postawa i zachowanie się ludności w okresie jak najbardziej współ­
czesnym, na terenie Turc j i . A. Carleton, przeprowadzający na t y m 
terenie szereg badań o charakterze socjologicznym, pisze o swym za­
skoczeniu faktem, że w okresie obowiązkowego spisu ludności na tere­
nie T u r c j i w i e lu mężczyzn znikało z domów, zanim mogło zostać po­
l iczonymi lub udzielić potrzebnych in f o rmac j i 6 * . W przeciwieństwie do 
A. Carle tona postawa i zachowanie się Turków nie zaskakują nas by ­
na jmnie j : są one logicznym następstwem wie lowiekowych rządów de­
spotycznych władców, są rodzajem odruchu warunkowego, j a k i mógł 
wykształcić się w t y m czasie. 

Pielęgnowana przez tradycję na gruncie is lamu obojętność na spra­
w y państwa i po l i t yk i , podobnie zresztą jak świadome tłumienie od­
powiedzialności obywa t e l sk i e j 6 6 wśród podstawowych rzesz wyznaw­
ców tej re l ig i i , odbiło się również na specyficznej formie nacjonalizmu 
arabskiego. Nacjonal izm arabski, rodzący się w okresie narastania ten­
dencji niepodległościowych, nie miał cech wybujałego nacjonalizmu 
narodowego, lecz występował w silnej obudowie r e l i g i j n e j 6 6 . 

Dopiero ostatnie lata rozwoju młodych repub l ik arabskich usuwają 
na plan dalszy religijną i zarazem fanatyczną postać nacjonal izmu 
arabskiego. Wpłynęły na to zarówno różnice w polityce i formach 
rządów poszczególnych państw arabskich, jak i wciąż jeszcze aktualna 
walka o zachowanie niezawisłości i samostanowienia. Ta dwutorowa 

6 4 Por. C a r l e t o n , op. cit., s. 89. 
6 5 B r a k patr iotyzmu na gruncie i s l amu przejawiał się nie ty lko w odniesieniu 

do spraw ogólnonarodowych czy ogólnopaństwowych, ale także do spraw loka lnych, 
wydawałoby się najbliższych ludziom. Cytowany już wcześniej Bonne przytacza 
dość charakterystyczną wypowiedź muzułmanina-Araba na pytanie podróżnika e u ­
ropejskiego o wielkość, handel i tradycję historyczną miasta, w którym zamie s zk i ­
wał ten p ie rwszy : „Mój znakomity przyjac ie lu — odparł A r a b w k w i e c i s t y m s t y ­
lu — radości mojej wątroby! Rzecz , o którą mnie pytasz, jest zarazem t rudna 
i bezużyteczna. J a k k o l w i e k spędziłem całe życie w tej właśnie miejscowości, n ie 
liczyłem ani domów, ani też nie zadawałem pytań o liczbę mieszkańców [...]. A l e 
nade wszystko, jeśli chodzi o historię tego miasta , bóg jeden zna wyda rzen ia brudne 
i zmienne, które były dziełem n iew ie rnych przed nadejściem miecza i s l amu. N ie 
widzę żadnej korzyści [dla siebie] w dowiadywan iu się o to [...]" (op. cit., s. 354). 

6 6 Rozwijający się nac jona l izm arabski , obciążony był wewnętrzną n iekonsek ­
wencją, wynikającą z faktu ścisłego powiązania z tradycją religijną. Po I wojnie 
światowej A rabowie walcząc w sojuszu z a l iantami przec iwko T u r k o m , których 
panowanie od dawna ciążyło i upokarzało Arabów, w trakc ie w a l k i p rze j aw ia l i 
z biegiem czasu coraz większą sympatię dla Turków, wynikającą ze wspólnoty 
rel ig i jnej . J . Béraud-Villars pisze o A r a b a c h co następuje: „Niepokoił i ch każdy 
sukces aliantów, każde zwycięstwo odniesione przez chrześcijan [...] n iek iedy ludzie 
z otoczenia Wielkiego Szery fa (przywódca Mekki ) , walczącego z Turcją, i emirów, 
mówili o T u r k a c h , którzy polegli na Półwyspie Syna j , a nawet w Arabi i , jako 
o męczennikach za wiarę" (Pułkownik Lawrence, Warszawa I960, s. 178). 



S P O Ł E C Z N A F U N K C J A K O R A N U 441 

walka ( t j . walka o nowy układ sił pol i tycznych wewnątrz państwa 
i zachowanie niepodległości) przyśpiesza proces krystal izowania się 
świadomości narodowej w obrębie poszczególnych państw arabskich, 
a akcentowana obecnie jedność Arabów nabiera w n o w y m układzie 
nowego sensu: jest przejawem wspólnoty dążeń i interesów w obliczu 
tych samych problemów, przy wzajemnej akceptacji cech różnych. 

Ostatnie uwagi sprowadzają nas na g run t prob lematyk i współczes­
nej , sugerując powolne zachodzenie zmian w przedstawionym wyżej 
schematycznym modelu no rm i zaleceń Koranu. 

V I . P R Z E P I S Y K O R A N U W K O N F R O N T A C J I Z W Y M O G A M I Ż Y C I A 
W S P Ó Ł C Z E S N E G O : M O D E R N I Z M I S L A M U 

Mówiąc o zmianach dokonujących się w sferze po l i t yk i i ekonomii , 
jak również ideologii w niepodległych już dziś państwach z zasięgu 
is lamu, pragniemy podkreślić, że nigdzie nie dokonują się one wbrew 
is lamowi, nigdzie też działalność reformatorów nie podważa wręcz 
autory te tu Koranu jako źródła zasad prawnych, etycznych i socjal­
nych. W t y m więc sensie można powiedzieć, iż nie usunięto t u głównych 
hamulców rozwoju społecznego, o których mowa była wyżej. 

Można nawet powiedzieć, że z okresem wa lk narodowowyzwoleń­
czych państw trzeciego świata łączy się w dużej mierze renesans isla­
m u . Jest to następstwem faktu, że ideologia is lamu odegrała w wa l ­
kach t y ch ważną i pozytywną rolę jako ideologia rodzima, pozostająca 
w opozycji do re form i zmian naniesionych na g runt i s lamu przez 
państwa Zachodu. W y k w i t e m tego okresu były liczne ugrupowania 
i bractwa purytańskie głoszące hasła nawro tu do pierwotnego, „czyste­
go" is lamu w sferze ideologii i p r a k t y k i życia codziennego. Pozyty­
wem tego ruchu „odnowy" było rozbudzenie aktywności mas, co w po­
ważnym stopniu przyśpieszyło proces wyzwolenia narodowego, a nawet 
wpłynęło na charakter i strukturę rządów niepodległych już państw; 
negatywnym skutk i em tak silnego akcentowania wartości ideologii is la­
m u jest orientacja na przeszłość w sferze ideologii i aż nadto częsta 
w dziełach modernistów is lamu apologia tej re l i g i i , absorbująca zbyt 
dużą część ich uwagi w stosunku do problemów i potrzeb współczes­
nego życia. 

Ale nawet apologetyczna w swej istocie l i t e ratura modernistyczna 
zawiera nowe cechy i tendencje, które — nie burząc podstaw — pod­
ważają skutecznie społecznie negatywny sens w ie lu orzeczeń i przepisów 
Koranu. 

Wynika to nie t y lko z ustalonej już t radyc j i łączenia z zasadami 
islamu niektórych elementów nauk i nowożytnej (np. w dziedzinie pra-



442 A N N A M R O Z E K 

wodawstwa, przejmowano elementy niektórych kodeksów zachodnich, 
które dołączane do zasad prawa muzułmańskiego nie burzyły jego pod­
staw), ale głównie z prób odnajdywania w Koranie orzeczeń dających 
możliwość uzasadnienia wysokiej rangi nauk i , konieczności aktywności 
ludzkie j , haseł równości społecznej. Złożoność i sprzeczność orzeczeń 
i przepisów Koranu, na które wskazywaliśmy wcześniej, dają pełne 
uzasadnienie i podstawy t y m poczynaniom. Prowadzi to jednak dość 
często do przypisywania Koranowi — na drodze re interpretac j i — orze­
czeń i znaczeń, których księga ta n igdy nie posiadała, już chociażby 
z, te j prostej przyczyny, że okresowi, w którym działał Mahomet (wiek 
V I I ) , obce były problemy nam współczesne. 

Najczęściej spotykanym stanowiskiem wśród modernistów i apolo­
getów is lamu jest przekonanie, że islam w ogólności, a Koran w szcze­
gólności, w istocie swej nie jest sprzeczny z wymogami współczesnego 
życia, więcej nawet, że in ic juje najbardziej postępowe pragnienia i dą­
żenia ludzkości. Przytoczymy t u t y l k o k i l k a charakterystycznych dla 
tego stanowiska wypowiedzi . Muhammad Far id Wagdy (India), moder­
nista starszego pokolenia, pisze o islamie, że jest to rel ig ia, która „po­
stuluje wolność sumienia, nakłania swoich wyznawców do namysłu 
i kontemplacj i , zachęca do studiowania przyrody i umacnia dążenie do 
wiedzy" 6 1'.' I nny modernista, Muhammad Naguib (Egipt), utożsamia na­
wet religię is lamu z nauką: „Islam jako rel igia naukowa oparty jest 
i wyprowadzony z niezaprzeczalnych faktów i wydarzeń, dokładnie tak 
samo jak wszelka inna realna w i edza " 6 8 . Jeszcze dalej idzie trzeci 
modernista, działający również na gruncie egipskim, Wadzi, który przy­
pisuje Koranowi inspirację wiedzy nie t y l k o współczesnej, ale nawet 
przyszłej: „Islam wybiegł poza czas swego powstania — pisze Wadzi — 
Koran ustalił zasady [...] które w wiele wieków później odkry je i uzna 
dopiero świat" 6 9 . 

Oceniając przytoczone wyżej wypowiedz i trzech reprezentantów 
modernizmu is lamu można z jednej s t rony żywić uzasadnione wątpli­
wości, czy jakakolwiek re l ig ia daje się pogodzić z zasadami współczes­
nej nauk i , nie mówiąc już o utożsamieniu t y ch d w u płaszczyzn; z d r u ­
giej jednak strony nie sposób nie docenić sympat i i , a nawet zaangażo­
wania modernistów is lamu w problematyce postępu i nauk i współczes­
nej . Nawet jeśli jest to jeszcze dość często zainteresowanie czysto 
deklaratywne, ślizgające się po powierzchni współczesnych problemów 

6 7 Cy t . za: Z a k i A l i , Islam in the World, Lahore 1947, s. 21. 
6 9 M. N a g u i b , The Scientific Religion, Ca i ro 1956, s. 111. 
6 9 Per iodyk : „Nur a l - I s l a m " , K a i r , R. 15: 1952 z. 428. 



S P O Ł E C Z N A F U N K C J A K O R A N U 443 

n a u k i 7 0 , to jednak wysoka ranga, jaką przyznają moderniści islamu 
wiedzy, świadczy na ich korzyść. Nigdzie, w żadnej książce modernisty 
is lamu nie napotkaliśmy stanowiska potępiającego współczesne osiąg­
nięcia wiedzy na zasadzie ich sprzeczności z dogmatyką is lamu, prze­
c iwnie: stanowisko cytowanych wyżej reprezentantów tego k i e r u n k u 
wyrażane w różnym ujęciu i zasięgu jest stanowiskiem powszechnie 
spotykanym, a tego samego nie można bynajmnie j powiedzieć o moder­
nistach kato l ick ich. 

Równie jednoznacznie (i powierzchownie) wyrażana jest przez 
przedstawiciel i tego k i e r u n k u aprobata dla haseł równości i sprawiedl i ­
wości społecznej, oczywiście przy równoczesnym przyp isywaniu isla­
m o w i in i c j a t ywy w tej mierze. 

Cytowany już wyżej Abdoul H a k i m wyraża tę myśl następująco: 
„Świat przed is lamem nie znał pojęcia bezklasowości. Dopiero społe­
czeństwo is lamu zrównało ludz i społecznie, wyznaczając i m te same 
obowiązki i te same zaszczyty" 7 1 . I w i n n y m miejscu: „Islam szanuje 
życie ludzkie i głosi pokój" 7 2 . A n i w pierwszym, ani w d rug im wypad­
k u Abdoul H a k i m nie ma rac j i : historia is lamu bynajmnie j nie u jaw­
niła pacyf izmu tej re l i g i i an i też poszanowania życia ludzkiego; po­
dobnie także zrównanie w ie rnych w zakresie ich obowiązków r e l i g i j ­
nych nie było byna jmnie j równoznaczne ze zrównaniem praw czy 
likwidacją klas w obrębie is lamu, na co wskazywaliśmy w pierwszym 
paragrafie niniejszego artykułu. Ale mimo wszystkich t y ch zastrzeżeń 
k ierunek dowodzeń Abdoul Hakima wskazuje, że wyczuwa on tra fnie 
problematykę socjalną oraz dążenia ogólnoludzkie, skoro z n i m i właś­
nie próbuje powiązać zasady islamu. 

Ten k ierunek dowodzeń na gruncie is lamu jest przy t y m również 
odbiciem re f o rm i zmian socjalnych, jakie dokonują się w obrębie nie­
podległych dziś państw muzułmańskiego Wschodu. Is lam, którego za­
sięg i znaczenie wybiega daleko poza zakres wierzeń re l i g i jnych, który 
był i jest regulatorem i drogowskazem życia w ie rnych w sensie j ak 
najbardziej konkre tnym, podlega charakterystycznym wahaniom w mia­
rę zmieniającej się sytuacj i pol itycznej i społecznej. Najlepszym świa­
dectwem tego jest histor ia i k i e r u n k i rozwoju is lamu, sprzeczności 

7 0 Świadczy o t ym fakt utożsamiania n a u k i z dogmatyką Koranu, n iekiedy przez 
zestawienie poszczególnych tez nauk i z orzeczeniami Koranu. Por. w tej mierze 
ogólną wypowiedź Abdoul H a k i m a : „Podobnie j ak w nauce określone zostały osta ­
tecznie zasady i prawa, j a k i m i posługuje się badacz, tak i w re l ig i i zasady są od­
wieczne i n iezmienne" (Islamie Ideology. The Fundamental beliefs and Principles 
of Islam and their Application to practical life, Lahore 1961, s. 91). 

7 1 H a k i m , op. cit., s. 159. 
72 Ibidem, s. 176. 



444 A N N A M R O Z E K 

występujące w samym Koranie, stanowiące odbicie zmienionej or i en­
tac j i i różnych celów Mahometa. W okresie władzy kalifów na czoło 
wysunęły się wszystkie te orzeczenia ,.świętej" księgi, które nawoły­
wały w ie rnych do bezwzględnego posłuszeństwa i uległości; były one 
rozwijane przez umiejętną interpretację i poszerzane przez tradycję, 
zawsze jednak w interesie wars twy panującej. Te same cele przy­
świecają do dziś przywódcom niektórych państw muzułmańskich, współ­
pracujących z Zachodem, którzy w obawie przed „niebezpieczeństwem 
k o m u n i z m u " i w interesie własnym nadal silnie podkreślają wartość 
t radycy jnych zasad is lamu, w których klasyczne cnoty muzułmańskie 
odgrywają jedną z głównych ról. 

W odróżnieniu od t y ch ostatnich czołowi przywódcy państw is lamu, 
zmierzających do re fo rm socjalistycznych, jak Naser (Egipt), a w szcze­
gólności Ben Bel la (Alger), akcentując wzajemny związek socjalizmu 
z islamem nadają m u t y m samym nową wymowę i — j ak należy przy­
puszczać — nową, nie znaną m u dotąd treść; ścisłe powiązanie prze­
mian ekonomicznych i socjalnych z zasadami r e l i g i i w sferze ideologii 
odbija się także drugostronnie na charakterze specyficznie pojętego 
socjalizmu. 

Nie ulega jednak wątpliwości, że funkcja is lamu zależy w dużej 
mierze od programu politycznego, a w szczególności społecznego, z j a ­
k i m jest łączony. 


